
 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO PROFISSIONAL GESTÃO E PRÁTICAS 

EDUCACIONAIS 

(PROGEPE) 

 

 

 

 

 

RENATA GONÇALVES CARVALHO 

 

 

 

 

 

 

 

 

EDUCAÇÃO ANTIRRACISTA: REPERCUSSÕES DO TRABALHO FORMATIVO DA 

COORDENAÇÃO PEDAGÓGICA NA PRÁTICA DOCENTE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SÃO PAULO/2025 



 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO PROFISSIONAL GESTÃO E PRÁTICAS 

EDUCACIONAIS 

(PROGEPE) 

 

 

 

 

 

RENATA GONÇALVES CARVALHO 

 

 

 

 

EDUCAÇÃO ANTIRRACISTA: REPERCUSSÕES DO TRABALHO FORMATIVO DA 

COORDENAÇÃO PEDAGÓGICA NA PRÁTICA DOCENTE 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-Graduação em 

Gestão e Práticas Educacionais (PROGEPE) da Universidade 

Nove de Julho (UNINOVE), como requisito parcial para 

obtenção do título de Mestre em Educação. Linha de Pesquisa e 

de Intervenção Metodologias da Aprendizagem e Práticas de 

Ensino (LIMAPE). 

Orientador: Prof. Dr. Jason Ferreira Mafra 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SÃO PAULO/2025 



CARVALHO, Renata Gonçalves. 

 

Educação antirracista: repercussões do trabalho formativo da 

coordenação pedagógica na prática docente. 

Renata, Gonçalves Carvalho. 2025. 

352 f. 

Dissertação (mestrado) – Universidade Nove de Julho - 

UNINOVE, São Paulo, 2025. 

Orientador: Prof. Dr. Jason Ferreira Mafra. 

1.  Infâncias. 2. Relações étnico-raciais. 3. Educação antirracista. 

I. Mafra, Jason Ferreira. II. Título. 

 

CDU 372 

Autorizo a reprodução e divulgação parcial deste trabalho, por qualquer meio 

convencional ou eletrônico, apenas para fins de estudo e pesquisa, desde que citada a 

fonte. 

 

 

 

 

 

 

 

 



RENATA GONÇALVES CARVALHO 

 

Educação antirracista: repercussões do trabalho formativo da coordenação pedagógica 

na prática docente. Dissertação de Mestrado apresentada ao Programa de Mestrado em 

Gestão e Práticas Educacionais (PROGEPE), da Universidade Nove de Julho 

(UNINOVE), como requisito parcial para obtenção do título de Mestre em Educação, 

pela Banca Examinadora, formada por:    

 

Examinadores(as) titulares: 
 

 

Presidente e Orientador: Prof. Dr. Jason Ferreira Mafra (UNINOVE) 

 

Examinador 1: Prof. Dr. Francisco Evangelista (UNIVAS) 

 

Examinador II: Profa. Dra. Rosemary Roggero (UNINOVE) 

Membros suplentes: 
 

 

Suplente Externa: Prof.ª Dra. Marta Regina Paulo da Silva 

 

Suplente Interna: Profa. Dra. Adriana Aparecida Terçariol 

 

São Paulo,  de  de 2025. 

 

 

SÃO PAULO 2025 



DEDICATÓRIA 

A todas as crianças quilombolas, ribeirinhas, indígenas, 

negras, brancas, periféricas, nordestinas, palestinas, africanas, 

marginalizadas e invisibilizadas. Que elas e eles possam ter vez, 

voz, escuta afetiva e sincera em todos os espaços por onde 

passarem e que possam conhecer a sua ancestralidade desde 

muito pequenas (os) para quando as situações de opressão e de 

racismo lhe atravessarem, possam ultrapassá-las com dignidade, 

lutando, combatendo, resistindo, assim como os nossos 

antepassados fizeram... 



 

AGRADECIMENTOS 
 

Primeiramente agradeço aos meus antepassados, a toda a minha ancestralidade, 

aos que já se foram por sede de justiça e transformação social. Foi difícil a chegada até 

aqui, mas conseguimos... Gratidão a todas e todos da minha árvore genealógica, 

principalmente avôs, avós, bisavôs, bisavós... As suas bênçãos! Não ando sozinha! 

À Universidade Nove de Julho, pela bolsa concedida, possibilitando acesso a 

lugares inimagináveis, o tão sonhado título de Mestre. 

Um abraço especial ao meu orientador Professor Doutor Jason Ferreira Mafra, 

por ter muita paciência e sabedoria comigo, flexibilizando os prazos, por ter acreditado 

em mim, pelos diálogos, pela parceria, escuta e disponibilidade no enfrentamento das 

lutas por uma educação antirracista, emancipatória e justa. 

À minha tia Zilma Gonçalves (in memoriam), que ficaria orgulhosa da sua 

sobrinha finalizando mais uma etapa da vida, por persistir, e insistir nos estudos, como 

mudança pessoal e profissional. 

À minha rainha e mestre, Mãe Maria da Conceição Carvalho, que me inspira 

muito com suas sabedorias populares, histórias e desejos por mudanças sociais, no meio 

da escrita do mestrado teve o segundo AVC, mas conseguiu se recuperar e continua me 

inspirando com suas sábias palavras e doçura de mãe. 

Ao meu grande rei, meu pai, Alcides Pereira de Carvalho, por ser tão inspirador 

e disciplinado em seus estudos, um dia serei como ele. Disciplinada nos estudos! Um 

dia chegarei lá... 

Aos meus irmãos, que amo e admiro, e que me ajudam das mais diversas formas 

para atingir meus objetivos: Nelson Gonçalves Carvalho, Gilson Gonçalves Carvalho, 

Nilma Aparecida Gonçalves e meu irmão gêmeo, Renato Gonçalves Carvalho. 

Aos meus primos Vanessa, Vagner, Denilson, Saul, Eduardo, Iara, Leonardo, 

Vânia e Luiza. 

Às crianças da família, que dão vida aos nossos encontros: Henry, Solange e 

Luiza. 

Às cunhadas Romilce, Ana Paulo e Núbia que me fazem rir em dias tristes. 

Aos meus sobrinhos, Renan, Roni Luiz e Maria Rita, meus amores, minhas 

inspirações, titia ama demais! 



Aos meus tios e tias: Bartolomeu Gonçalves, Antônio Gonçalves, Cleuza 

Gonçalves, Josefa Pereira e Leonidia Pereira, pelas mensagens de incentivos.Aos 

docentes do Mestrado por serem tão generosos e potencializadores de sonhos, em 

especial Rosemary Roggero, pelas contribuições, trocas e escutas nas aulas. 

A todas as minhas amigas e amigos. Se colocar os nomes de todos, não caberão 

nestas páginas, mas posso mencionar, em especial, Marta, Bartira, Ivone, Érika Brasil, 

Leonardo, Alexandre, Rosângela, Michele, Andreia. Rosinalva, Cecília, Andressa, Erika 

da Conceição, Jaqueline, Michel da Conceição, Djalma Lopes Góes e Weber Lopes 

Góes por me inspirarem a continuar escrevendo, refletindo e pesquisando sobre o nosso 

povo preto. 

Aos amigos da igreja, sobretudo os amigos da pastoral Afro, nossa amável Dona 

Maura, Magnólia, Vinícius, Simone, Iza, Padre Jalmir e todos da Diocese de São 

Miguel Paulista; aos amigos do Coletivo Leste Negra, aos amigos do Coletivo Infâncias 

Zona Leste e Associação Esportiva 100zala em especial a Ivone e toda sua família. 

Por fim, não menos importante, a (o) todas (os) as professoras (es), gestão e 

funcionários do CEI onde trabalho e realizei a pesquisa, comunidade educativa do CEI, 

que de alguma forma participaram desta pesquisa, meu muitíssimo obrigado a todos e 

todas, sem vocês não teria conseguido, vocês me ensinam a ser um ser humano melhor a 

cada dia! 

Aos meus bebês, crianças e educandos (as) das escolas pelas quais passei, que, 

ao longo da minha vida profissional, enquanto professora/coordenadora pedagógica me 

inspiraram a ser crítica e reflexiva contra todas as formas de alienação e opressão. 

A todos, todas e todes, que lutam por uma educação pública, laica, potente, 

alegre, antirracista e emancipatória, assim não esqueceremos que as nossas ações 

antirracistas serão todos os dias e todas as horas! Continuemos no movimento, como as 

águas dos rios, cachoeiras e mares desta terra plural chamada Brasil. 



CARVALHO, Renata Gonçalves. Educação antirracista: repercussões do trabalho 

formativo da coordenação pedagógica na prática docente. 2025. Dissertação (Mestrado). 

Programa de Pós-Graduação Gestão e Práticas Educacionais (PROGEPE), da 

Universidade Nove de Julho (UNINOVE), São Paulo, 2025. 

 

 

RESUMO 
Este trabalho tem como objeto de estudo a análise das repercussões sobre a formação 

desenvolvida pela coordenação pedagógica a respeito da educação antirracista, num 

Centro de Educação Infantil (CEI), da Zona Leste de São Paulo, no período de 2023 a 

2024. A questão motivadora desta pesquisa-intervenção é: “Em que medida a formação 

concebida pela coordenação pedagógica, sobre as questões étnico-raciais, pautadas no 

documento Currículo Antirracista da Secretaria Municipal de Educação de São Paulo, 

reverberá na prática docente com crianças de 0 a 3 anos?” O trabalho desenvolve-se a 

partir de uma metodologia qualitativa de levantamento de dados, utilizando-se para 

tanto: a) Questionário, aplicado a 23 docentes, sobre as suas concepções e práticas a 

respeito das questões étnico-raciais; b) Análise das devolutivas docentes sobre os seus 

projetos e/ou propostas pedagógicas junto às crianças e bebês; c) Relato de práticas e 

dados colhidos no grupo focal, mediado pela coordenação pedagógica, sobre as ações 

das educadoras realizadas no ano de 2023, a respeito da temática em questão. A 

dissertação tem, como base teórica, as contribuições de autoras e autores da educação 

crítica e do antirracismo, dentre os quais destacam-se: Sílvio Almeida, Eliane 

Cavalleiro, Azoilda Loretto da Trindade, Paulo Freire, bell hooks, Nilma Gomes, Frantz 

Fanon e Amílcar Cabral. A pesquisa concluiu que, a formação continuada, centrada na 

escola e com foco na educação antirracista, com o acompanhamento e articulação da 

coordenadora pedagógica, juntamente com a equipe gestora em uma perspectiva 

reflexiva, colabora e contribui para fortalecimento do Projeto Político-Pedagógico. As 

análises revelaram que, com acompanhamento de forma contínua e sistemática, os 

participantes vão adquirindo progressivamente consciência sobre os seus fazeres 

antirracistas, dentre outros aspectos, promovendo a concretização dos direitos de 

aprendizagens sobre as ancestralidades dos educandos desde a infância, bem como 

ampliando os conhecimentos sobre a história e a cultura africana e afro-brasiliera. 

Além das análises conclusivas dos achados da pesquisa, a última parte do trabalho, 

apresenta uma proposta de metodologia para a formação pedagógica sobre a educação 

antirracista, numa perspectiva crítica e emancipadora. 

 

PALAVRAS-CHAVE: Infâncias pretas. Relações étnico-raciais. Currículo antirracista. 

Educação antirracista. 



ABSTRACT 

 

 

This study focuses on analyzing the impact of training provided by pedagogical 

coordination on anti-racist education in an Early Childhood Education Center (CEI) 

located in the Eastern Zone of São Paulo, during the period from 2023 to 2024. The 

guiding question of this intervention research is: "To what extent will the training 

designed by the pedagogical coordination, concerning ethnic-racial issues based on the 

Anti-Racist Curriculum document from the São Paulo Municipal Department of 

Education, influence teaching practices with children aged 0 to 3?" The research is 

based on a qualitative methodology for data collection, using the following tools: a) a 

questionnaire administered to 23 teachers regarding their conceptions and practices 

related to ethnic-racial issues; b) analysis of teachers' feedback on their projects and/or 

pedagogical proposals with children and infants; c) practice reports and data collected in 

the focus group, facilitated by pedagogical coordination, about the actions carried out by 

educators in 2023 on the topic in question. The theoretical foundation of the research 

includes contributions from critical education and anti-racist scholars, among whom the 

following stand out: Silvio Almeida, Eliane Cavalleiro, Azoilda Loretto da Trindade, 

Paulo Freire, bell hooks, Nilma Gomes, Frantz Fanon, and Amílcar Cabral. The 

research concluded that continuous school-based training focused on anti-racist 

education, with the monitoring and coordination of the pedagogical coordinator together 

with the management team from a reflective perspective, contributes to strengthening 

the Pedagogical Political Project. This context was closely linked to teaching practices. 

Through continuous and systematic follow-up, participants became increasingly aware 

of their practices in ensuring the learning rights related to the students' ancestries from 

early childhood. In addition to the conclusive analysis of the research findings, the final 

part of the study presents a proposal for a pedagogical training methodology on anti- 

racist education from a critical and emancipatory perspective. 

 

KEYWORDS: Black childhoods. Ethnic-racial relations. Anti-racist curriculum. Anti- 

racist education. 



RESUMEN 

 

Este trabajo tiene como objeto de estudio el análisis de las repercusiones de la 

formación desarrollada por la coordinación pedagógica en relación con la educación 

antirracista, en un Centro de Educación Infantil (CEI) de la zona este de São Paulo, 

durante el período de 2023 a 2024. La pregunta orientadora de esta investigación- 

intervención es: “¿En qué medida la formación concebida por la coordinación 

pedagógica sobre las cuestiones étnico-raciales, basada en el documento Currículo 

Antirracista de la Secretaría Municipal de Educación de São Paulo, se refleja en la 

práctica docente con niños de 0 a 3 años?” El trabajo se desarrolla a partir de una 

metodología cualitativa de recolección de datos, utilizando para ello: cuestionario 

aplicado a 23 docentes, sobre sus concepciones y prácticas en relación con las 

cuestiones étnico-raciales; análisis de las devoluciones de los docentes sobre sus 

proyectos y/o propuestas pedagógicas con niños y bebés; relatos de prácticas y datos 

recogidos en el grupo focal, mediado por la coordinación pedagógica, acerca de las 

acciones realizadas por las educadoras en el año 2023 en relación con la temática en 

cuestión. La investigación se basa teóricamente en las contribuciones de autoras y 

autores de la educación crítica y del antirracismo, entre los cuales se destacan: Silvio 

Almeida, Eliane Cavalleiro, Azoilda Loretto da Trindade, Paulo Freire, bell hooks, 

Nilma Gomes, Frantz Fanon y Amílcar Cabral. La investigación concluyó que la 

formación continua centrada en la escuela, con enfoque en la educación antirracista, 

acompañada y articulada por la coordinadora pedagógica junto con el equipo gestor 

desde una perspectiva reflexiva, contribuye al fortalecimiento del Proyecto Político 

Pedagógico. Este contexto estuvo vinculado a las prácticas docentes. Con un 

acompañamiento contínuo y sistemático, los participantes fueron adquiriendo 

conciencia sobre su quehacer, garantizando los derechos de aprendizaje relacionados 

con las ancestralidades de los educandos desde la primera infancia. Además de los 

análisis conclusivos de los hallazgos de la investigación, la última parte del trabajo 

presenta una propuesta metodológica para la formación pedagógica sobre la educación 

antirracista, desde una perspectiva crítica y emancipadora. 

 

PALABRAS-CLAVE: Infancias negras. Relaciones étnico-raciales. Currículo 

antirracista. Educación antirracista. 



LISTA DE TABELAS E GRÁFICOS 
TABELAS 

1. Dissertações produzidas no CAPES e BDTD .................................................. 37 

2. Dissertações relacionadas à temática em discussão .......................................... 37 

3. Roteiro de observação das práticas antirracistas ............................................ 144 

4. Materiais étnicos ........................................................................................... 184 

5. Brinquedos que dialogam com a prática social ............................................... 184 

6. Como ser um educador antirracista? .............................................................. 185 

7. Atuação das professoras do magistério, tempo de trabalho, cor/raça .............. 189 

8. Como os documentos estudados contribuem para o antirracismo? ................. 190 

9. Como você organiza suas práticas sobre as questões étnico-raciais? .............. 191 

10. Como você planeja e organiza as situações sobre as relações étnico-raciais? 192 

11. Uma experiência bem-sucedida sobre as relações étnico-raciais ..................... 193 

12. Você acredita que o documento antirracista mudará suas práticas 

pedagógicas? ................................................................................................ 194 

13. Como você avalia suas práticas sobre as questões étnico-raciais? .................. 195 

14. Mudanças nas práticas educativas. ................................................................ 222 

15. O que é fundamental realizar com os educandos nesse contexto antirracista 224 

16. Propostas de práticas antirracistas para 2025. ................................................ 225 

GRÁFICOS 

1. Distribuição da população brasileira ............................................................117 

2. As infâncias negras e pobres e os aspectos nacionais ................................... 118 

3. Sobre os efeitos, traumas e sequelas causados pelo racismo na infância ........ 119 

4. Estudantes da Rede Municipal de São Paulo distribuídos por raça/cor ......... 120 

5. Professores e auxiliares de ensino distribuídos por raça/cor .......................... 121 

6. Comunidade escolar/ equipe gestora / professores / ATEs / agentes de 

apoio. ..........................................................................................................163 

7. Familiares. ...................................................................................................165 

8. Perfil das professoras entrevistadas .............................................................. 181 



 
 

 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 
ATE– Auxiliar Técnico de Educação 

BDTD- Biblioteca Digital Brasileira de Teses e Dissertações BNCC- Base Nacional 

Comum Curricular 

CAPES- Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior CCNPI- 

Comitê Científico do Núcleo Ciência Pela Infância 

CEI- Centro de Educação Infantil CEI- Centro Educacional Unificado 

CME – Conselho Municipal de Educação CEMEI- Centro Municipal de Educação 

Infantil CP- Coordenador Pedagógico 

EMEI- Escola Municipal de Educação Infantil EMEF– Escola Municipal de Ensino 

Fundamental 

CEERT– Centro de Estudos das Relações de Trabalho e Desigualdade CNE- Conselho 

Nacional de Educação 

DRE- Diretoria Regional de Educação 

DCNERER- Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico- 

raciais para o Ensino de História e Cultura Afro-brasileira e Africana 

ECA- Estatuto da Criança e do Adolescente EJA– Educação de Jovens e Adultos 

EMEI– Escola Municipal de Educação Infantil EMEF- Escola Municipal de Ensino 

Fundamental 

EMEFEM – Escola Municipal de Ensino Fundamental e Médio ERER- Educação das 

Relações Étnico-raciais 

IBGE– Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística IFSP – Instituto Federal de São 

Miguel Paulista JEIF– Jornada Especial Integral de Formação 

LGBTQIAPN+ Lésbicas, Gays, Bissexuais, Transgêneros, Queer, Intersexuais, 

Assexuais, Aliados, Pansexuais 

LDB – Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional MA- Maranhão 

MDHC-  Ministério dos Direitos Humanos e da Cidadania  

MEC– Ministério da Educação e Cultura MNU– Movimento Negro Unificado NCPI- 

Núcleo Ciência Pela Infância 

NEABI– Núcleo de Estudos Afro-brasileiro e Indígena NEER – Núcleo de Educação 

para as Relações Étnico–raciais ONG - Organização Não –Governamental 

UE- Unidade Escolar 

UFP– Universidade Federal do Pernambuco 

UFOP/MG– Universidade Federal de Ouro Preto / Minas Gerais SEPPIR- Secretaria de 

Políticas de Promoção da Igualdade Racial PEA- Projeto Especial de Ação 

PPP- Projeto Político Pedagógico 

PRGS/PAIGC- Partido Africano da Independência da Guiné e Cabo Verde PUC – 

Pontifícia Universidade Católica 

SP- São Paulo 



 
 

SME – Secretaria Municipal e Educação UBS - Unidade Básica de Saúde 

UMG- Universidade de Minas Gerais 

URJDC- Universidade do Rio de Janeiro Duque de Caxias UFSC– Universidade Federal 

de São Carlos 

UNESCO- Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura 

UNICEF– Fundo das Nações Unidas para a Infância 

USP– Universidade de São Paulo 

UNIESP– União das Instituições Educacionais do Estado de São Paulo UNINOVE– 

Universidade Nove de Julho 



 
 

 

Sumário 
APRESENTAÇÃO.................................................................................... 15 

INTRODUÇÃO ......................................................................................... 23 

Problema da pesquisa .................................................................................. 25 

Justificativa ................................................................................................. 26 

Questões problematizadoras ........................................................................ 26 

Objetivo geral .............................................................................................. 27 

Objetivos específicos ................................................................................... 27 

Universo e sujeitos ...................................................................................... 28 

Metodologia ................................................................................................ 28 

Conceitos e categorias de análise ................................................................. 28 

1. REFERENCIAL TEÓRICO ................................................................ 29 

1.1. Racismo estrutural .......................................................................................... 30 

1.1 Estudos correlatos ......................................................................... 37 

1.2 Paulo Freire e a práxis político-pedagógica na infância .................. 50 

1.3 Contribuições ao antirracismo ........................................................ 74 

2. RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS E A EDUCAÇÃO INFANTIL ..... 103 

2.1 A infância das crianças escravizadas no Brasil ..................................... 104 

2.2 Os impactos coloniais no processo de educação das crianças 

pequenas ................................................................................................... 109 

2.3 Consequências do racismo no desenvolvimento infantil............... 115 

2.4  Como ser uma (um) educadora(or) antirracista nas escolas das 

infâncias .................................................................................................... 123 

3. O CURRÍCULO ANTIRRACISTA NO CONTEXTO DA 

EDUCAÇÃO MUNICIPAL DE SÃO PAULO ................................... 129 

3.1 A escola e a apropriação das questões étnico-raciais .................... 129 

3.2 As relações étnico-raciais e a implementação de políticas públicas 

nas escolas da PMSP ................................................................................. 133 



 
 

3.3 Aportes confluentes sobre a discussão das questões étnico-raciais 

em uma escola da PMSP ........................................................................... 135 

3.4 A formação continuada dos professores sobre as questões étnico-

raciais na PMSP ........................................................................................ 137 

3.5 A formação sobre educação étnico-racial no CEI ......................... 138 

3.6 Repercussão das ações formativas sobre o currículo antirracista   no CEI

 ................................................................................................................. 151 

4. O CEI COMO UM LUGAR DE EXPERIÊNCIAS E 

POTENCIALIDADES DAS PRÁTICAS ANTIRRACISTAS NA 

FORMAÇÃO DOCENTE ................................................................... 160 

4.1 Apresentando o CEI de acordo com o PPP da unidade ......................... 162 

4.2 Acompanhamento dos processos e experiências: metodologia de formação 

para uma educação antirracista .................................................................. 173 

4.3 Práticas pedagógicas, narrativas, experiências e olhares das 

educadoras das infâncias ........................................................................... 184 

4.4 Instrumentos reflexivos sobre a prática pedagógica: grupo focal .. 192 

4.4.1 Dinâmica e resultados .......................................................................................... 192 

4.4.2 O cotidiano vivido a partir do plano de intervenção .................................... 203 

4.5 Intervenções, vivências e experiências junto às crianças e bebês: 

observações das práticas antirracistas ........................................................ 205 

4.5.1 História: O tambor de crioula. Dança: samba de crioula – Sai-Piaba ............... 208 

4.5.2 Pinturas corporais. Cada cultura africana pinta seus rostos e corpos 

representando algo. Cada pintura tem um significado conforme a etnia e a cultura

 .................................................................................................................................... 213 

4.5.3 Leitura do livro Com qual penteado eu vou? (Oliveira, 2020) e contexto 

investigativo sobre o dia da beleza .............................................................................. 217 

4.5.4 Leitura: Jambo! Uma manhã com os bichos da África (Barbosa, 2009) ............ 223 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS .............................................................. 234 

6. REFERÊNCIAS .................................................................................. 254 

7 APÊNDICES: ATIVIDADES DAS PROFESSORAS OBSERVADAS E 

REFLETIDAS PELA COORDENADORA ............................................................... 271 

8 ANEXO ....................................................................................................................... 350



15 
 

APRESENTAÇÃO 
 

“O colonialismo é uma ferida que nunca foi tratada. Uma ferida que dói sempre, por vezes infecta, e outras 

sangra”. 

Grada Kilomba (2019b, p. 1) 

 

 

Meu interesse pela temática da presente tese surgiu surgiu de um movimento de 

tomada de consciência sobre ser uma mulher preta em uma sociedade marcada pelo 

racismo e pelo machismo. Pensar  a minha existência sob essa perspectiva fez com que 

eu enxergasse como os meus traços fenotípicos, os meus cabelos e o meu tom de pele 

são simbolicamente violentados por meio de palavras, gestos e ações, desde a minha 

infância até os dias atuais. Lembro-me de situações na escola, local em que eu era a 

única menina negra e também a única menina cujo cabelo era tocado para ver se tinha 

piolhos. Minha mãe, sempre fortalecendo minha autoestima, fazia-me tranças e me 

orientava a ir à escola bem arrumada. Mesmo assim eu era vítima de comentários – “por 

que sua mãe não te arruma direitinho para vir para a escola?”. Mas minha mãe passava 

horas me arrumando! Outro fato marcante das memórias da minha infância diz respeito 

ao racismo recreativo1: na rua em que eu morava havia muitas famílias pretas e, durante 

os encontros corriqueiros na rua, meus colegas de brincadeiras cantavam músicas de 

cunho racista e os adultos, também de cor preta, não intervinham nem reprovavam tais 

comportamentos, como se fosse natural ridicularizar uma criança preta. Ainda que esse 

cenário me angustiasse, e por mais que eu me sentisse frequentemente humilhada, eu 

não conversava com minha mãe a respeito de minhas intuições. Aos seis anos de idade, 

com cabelos crespos, fortes e bonitos, acabei pegando piolho. Meu pai, também 

impactado pelo racismo estrutural, cortou meu cabelo crespo bem baixinho. Lembro-me 

desse dia como o pior da minha vida. Eu olhava para o espelho e não me reconhecia. A 

partir de então, nunca mais fui a mesma. As brincadeiras desagradáveis, que já não eram 

poucas, aumentaram. 

De alguma forma, as muitas ações, palavras, omissões e situações que presencio 

desde esse período são tematizados por esta pesquisa. As minhas inquietações vêm de 

 

1 Conforme expõe Adilson Moreira (2023), o racismo recreativo é uma das manifestações mais arraigadas 

na cultura brasileira que, por meio do humor expresso por meio de piadas, cartuns, peças teatrais, filmes, 

novelas, brincadeiras do cotidiano etc., reproduz o racismo impregnado nas estruturas da sociedade. 

 



16 
 

um desejo de compreensão acerca das ações racistas sofridas por muitos adultos pretos 

durante a sua infância, bem como das marcas deixadas nos corpos, nos pensamentos e 

em nossas personalidades na fase adulta. Em suma, interessa-me entender as 

experiências de ser negro em uma sociedade com ideologias e comportamentos que 

enaltecem os corpos brancos, conforme descrito por Neusa Santos Souza (2021) em 

Tornar-se negro ou as vicissitudes da identidade do negro brasileiro em ascensão social. 

A presente pesquisa apresenta o acompanhamento de um grupo de professoras 

de um Centro de Educação Infantil – CEI – na zona leste de São Paulo, 

problematizando determinados conceitos e ações no sentido de qualificar práticas e 

posturas que fortaleçam a luta antirracista, apoiando, mediando e contribuindo para o 

melhoramento da autoimagem da criança preta, termo que passo a utilizar inspirada no 

documento Currículo da cidade: orientações pedagógicas – educação antirracista: 

povos afro-brasileiros (São Paulo, 2022b). 

Desde a infância, faço parte da Igreja Católica Nossa Senhora Aparecida, na 

zona leste de São Paulo. Na adolescência, participei de um grupo de jovens que tinha 

como prática discutir e refletir sobre religião, fé e política. Nossa igreja, motivada pelos 

padres progressistas, promoviam missas afros que, atualmente, chamamos de missas 

inculturadas afro-brasileiras. Preparando-nos para as missas e celebrações afros, nós, do 

grupo de jovens, juntamente aos padres, participávamos ativamente de reflexões sobre 

as histórias dos heróis negros, dos massacres dos povos africanos trazidos da África e 

das revoluções dos abolicionistas. Os padres da época fomentavam tais estudos e, 

graças a eles, fazíamos teatro, danças e dramatizações referentes às histórias e 

manifestações do povo preto. Gradativamente fui tomando consciência da minha 

potência enquanto mulher preta, percebendo a grandiosidade e os valores do nosso 

povo, que foi historicamente silenciado, demonizado, desumanizado e invisibilizado. 

Iniciei minhas atividades educativas sendo educadora popular no núcleo 1º de 

Outubro, no bairro de Guaianases. Minha mãe, com poucos estudos, mas com muita 

vontade de mudanças sociais, fundou uma associação de moradores junto a outras 

pessoas residentes do bairro para promover intervenções comunitárias e educativas no 

território. Entre outras ações, esse grupo realizava formações sobre infecções e doenças 

sexualmente transmissíveis, entregava cestas básicas e leite para as famílias com alta 

vulnerabilidade social e mobilizava a população para refletir sobre a reivindicação da 

regularização dos terrenos – questão crucial, visto que nosso território era uma 



17 
 

ocupação realizada nos anos 1980. Muitas das pessoas envolvidas nesse contexto eram 

oriundas da região nordeste do país, em sua maioria pretas e indígenas. 

Nessa associação, eu fazia um trabalho educativo voluntário com as crianças, 

tratando sobre as questões da cidadania, das relações étnico-raciais e meio ambiente. 

Motivada por esse trabalho junto às crianças, percebi que ações planejadas com 

intencionalidade geravam muitos impactos positivos no comportamento infantil. 

Por meio das linguagens da dança, da música e do teatro, as crianças e adolescentes 

começaram a se expressar com mais segurança e autonomia. Motivada pelo ato de 

ensinar e aprender com as crianças e adolescentes, ingressei no curso técnico do 

magistério, entrando, por acaso, em sua última turma, pois o curso no ano seguinte seria 

extinto. 

Inspirada e sensibilizada pelos estudos no curso do magistério, em 2004 iniciei a 

graduação em Pedagogia. Na ocasião do estágio, percebi muitos gestos de exclusão e 

pouco interesse por parte das unidades escolares como um todo em relação às crianças 

com dificuldade de aprendizagem. Vale mencionar que, em sua maioria, essas crianças 

eram pretas e indígenas. Assim, a minha monografia foi direcionada para a realização 

de uma intervenção com um grupo de crianças que não avançavam em sua 

aprendizagem. Embora o foco do meu trabalho, à época, sequer incidisse sobre as 

questões raciais, hoje fica evidente como a invisibilização de alunos com dificuldade de 

aprendizagem tem relação direta com a sua condição preta ou parda. 

Ao terminar o curso em 2008, movida pelo desejo de promover uma educação 

antirracista, ingressei na rede de educação da prefeitura de Suzano durante a gestão do 

prefeito Marcelo Cândido, que, para minha surpresa e alegria, era ele próprio uma 

pessoa preta. No mesmo ano em que me iniciei como professora, realizei um projeto 

sobre culturas populares e personalidades pretas, mobilizando a escola para 

conhecermos a prefeitura e o prefeito da cidade. Cândido aceitou o nosso convite, 

mandou um ônibus da prefeitura buscar as crianças e o encontro entre as crianças pretas 

e o prefeito, também preto, foi emocionante. 

Na ocasião, Cândido contou a sua história de vida, falando sobre seus estudos e 

suas brincadeiras de infância. O brilho nos olhos, a alegria, a representatividade e o 

vislumbramento de novas possibilidades ficaram nítidos nas minhas crianças, que à 

época tinham seis anos e cuja autoestima se modificou naquele momento. No retorno à 

escola, muitas delas diziam que  queriam ser “como o prefeito”. No ônibus, chorei 

emocionada ao notar a mudança no comportamento dos educandos 



18 
 

O ano que seguiu foi muito potente. Ao longo dos meses, as crianças seguiam 

relatando que seriam como o prefeito, o que gerava uma empolgação também por parte 

dos pais e do diretor da unidade, que ficou sensibilizado diante do resultado dessa ação. 

Em suma, a escola foi impactada de forma muito positiva. A partir deste projeto junto a 

toda a comunidade educativa, percebi que ações bem contextualizadas, com práticas 

pedagógicas que incluem personalidades representativas do povo preto, são capazes 

de modificar o olhar das crianças pequenas. Fui compreeendendo, na prática educativa, 

o quanto a representatividade importa. 

Em 2013 fui trabalhar como professora titular num CEI da prefeitura da cidade 

de São Paulo, também com crianças pequenas. Desde a minha inserção nesses espaços 

educativos, sempre realizei projetos e experiências que estimulavam o despertar da 

sensibilidade para as relações étnico-raciais, juntamente às famílias e à comunidade 

escolar. Ao longo de muitas ações educativas, sistematizei minhas práticas pedagógicas 

em duas monografias, relatando interferências antirracistas na educação infantil. 

Devido à necessidade de aprofundar meus conhecimentos, comecei a fazer parte 

de grupos de estudos e coletivos voltados às questões étnico-raciais. Atualmente 

pertenço ao Coletivo Infância Zona Leste e ao Coletivo Leste Negra, nos quais faço 

parte da coordenação. Esses grupos são responsáveis por ações formativas com 

educadores em parceria com o Instituto Federal Câmpus Avançado São Miguel Paulista, 

oferecendo cursos de extensão universitária sobre as histórias e as culturas das 

populações negras e indígenas. Essas formações com os educadores são encontros 

valorosos e já contaram com especialistas como Ramatis Jacino, Carlos Machado, Denis 

de Oliveira, Djalma Lopes Goes e Weber Lopes Goes para dialogar com os educadores 

e as educadoras da educação básica. Nessas ocasiões, fortalecemo-nos no combate ao 

racismo, além de subsidiarmos muitas práticas educativas. Atualmente fazemos 

encontros mensais de forma itinerante ocupando escolas e associações, entre outros 

lugares, sempre com temáticas relacionadas à educação antirracista. 

Ao longo da minha jornada enquanto docente, percebi que as temáticas 

relacionadas às questões étnico-raciais sempre eram tratadas de forma superficial e em 

momentos bem pontuais. Muitos profissionais da educação não se sentem à vontade 

para registrar, relatar e realizar situações didático-pedagógicas com as crianças 

pequenas sobre esse assunto. Mesmo diante de colegas que não se sentem à vontade 

para realizar situações de aprendizagem sobre educação para as relações étnico-raciais, 

confesso que eu, enquanto professora, tentei garantir todos os dias situações de 



19 
 

aprendizagem sobre educação antirracista para as crianças, envolvendo estratégias de 

leituras, jogos, brincadeiras, histórias, filmes, videos, contações de “causos” e 

curiosidades, artes e música. 

Tais trabalhos eram apresentados às famílias e à  comunidade escolar desde o 

primerio dia de aula. Nos momentos em que me encontrava com  mães, pais e 

responsáveis mais resistentes à temática do racismo, convidava-os a refletir e aprender 

junto com as crianças. Não medi esforços para garantir e propiciar o direito de entrar em 

contato com as histórias e culturas dos povos afro-brasileiros e indígenas, tendo como 

referência   as reflexões  sobre os valores  saberes  civilizatórios, bem  articulados com a 

cultura afro-brasileira.  

Faz quatro anos que assumi o cargo de coordenadora pedagógica em um CEI  na 

periferia de São Paulo. Sempre motivada pela temática descrita acima, em minha 

atuação como coordenadora pedagógica, minhas ações iniciais consistem em perceber 

quais marcas do racismo estrutural permeiam o grupo com que trabalho, observando se 

os contextos educativos reforçam ou promovem ações afirmativas positivas sobre os 

povos africanos e indígenas e tentando perceber nas entrelinhas como as leis nº 

10.639/03 e nº 11.645/2008 estão sendo aplicadas, vivenciadas, ofertadas e articuladas 

com os outros conhecimentos nos planejamentos docentes. Nessas observações iniciais 

como coordenadora, infelizmente percebo ações isoladas, individualizadas, pontuais, 

numa verdadeira negação do lugar de fala (Ribeiro, 2023) de muitos educadores. 

Ao analisar o Projeto Político-Pedagógico das unidades em que já atuei, sempre 

inferi a existência de uma intencionalidade assertiva, como previsto nas concepções das 

referidas leis. Contudo, nota-se a ausência de um protocolo, um contrato didático, uma 

metodologia, um processo avaliativo de acompanhamento, qualquer coisa que apontasse 

para um “passo a passo” acerca de como realizar uma educação antirracista 

cotidianamente no chão dos CEIs. Não que eu vise propor nenhuma receita, mas ao se 

observar como se realizam as metodologias de  outras disciplinas, nota-se uma clara 

expectativa em relação ao que os educandos precisam aprender ao longo de um ano 

letivo, o que, por sua vez, aponta para uma demanda específica de saberes por parte de 

quem vai ensinar. Em se tratando das práticas antirracistas, os olhares metodológicos 

em muitos Projetos Político Pedagógicos – PPP – são bem diferentes. 

Percebemos a intenção de que as ações pedagógicas sejam abordadas conforme a 

legislação antirracista, mas não há concepção pedagógica, didática e metodologia como 

diretriz para a produção dos saberes antirracistas necessários aos e às estudantes dos 



20 
 

diversos ciclos de aprendizagem da unidade escolar. Não há diretrizes, princípios e 

ações educativas que viabilizem estratégias metodológicas que garantam o direito ao 

aprendizado, ao longo da vida escolar, sobre as histórias e culturas africanas e 

indígenas. Com efeito, presenciei que cada professora, aleatoriamente, de forma 

altruísta, elege o formato, a metodologia e o conteúdo que deseja abordar, sem possuir 

parâmetros embasados nas diretrizes para a educação étnico-racial. Infelizmente tudo 

isso fica a critério das profissionais mais engajadas política e eticamente com a luta 

antirracista, pois elas fazem uma articulação da realidade sociocultural das crianças 

com os conteúdos. Em muitos casos, as demais professoras veem a temática como 

uma obrigação, criando situações de aprendizagem bem pontuais e não se aprofundando 

nas questões que envolvem a interseccionalidade entre raça, gênero e classe. Muitos 

saberes importantes sobre o continente africano, sobre a falsa democracia racial, sobre 

os heróis e heroínas africanos, bem como seus conhecimentos filosóficos, seus saberes 

matemáticos e as religiosidades de matrizes africanas e indígenas ficam à margem do 

processo de aprendizagem. 

As práticas pedagógicas ainda estão baseadas em um currículo eurocentrado e 

infelizmente os conceitos que importam não são apresentados aos estudantes e nem 

sequer àseducadoras.. Desse modo, o ensino se detém na superficialidade e não se 

transforma o modo de promover, entre as crianças, a capacidade de aprender e de se 

autoafirmar percebendo as articulações entre Brasil e África e nas consequentes 

identidades afro-brasileiras e indígenas. 

É imprescindível a quem assume a coordenação pedagógica acompanhar os 

trabalhos e as implementações do currículo pautado em uma educação antirracista no 

interior das salas de referência na educação infantil, na  perspectiva de uma educação 

antirracista e inclusiva que garanta os direitos de aprendizagem dos bebês e das 

crianças. O trabalho de sala de aula deve visar a fortalecer a autoimagem dos educandos 

e a constituição de suas identidades enquanto pertencentes a uma cultura carregada de 

valores, sabedorias e conhecimentos que foram negados ao longo dos séculos. 

 

As propostas pedagógicas das instituições de Educação Infantil deverão 

prever condições para o trabalho coletivo e para a organização de materiais, 

espaços e tempos que assegurem: o reconhecimento, a valorização, o respeito 

e a interação das crianças com as histórias e as culturas africanas, afro- 

brasileiras, bem como o combate ao racismo e à discriminação (BRASIL,  

2024, p. 21). 

 

 



21 
 

Assim, a veiculação de saberes sobre a história e cultura afro-brasileira e 

indígena deve ser garantida desde a primeiríssima infância e perdurar até o ensino 

superior, nos termos das Diretrizes Curriculares Nacionais  para a educação das 

relações étnico-racial e para o ensino e cultura afro-brasileira e africana (2004)  e do 

Plano Nacional de Implementação das Diretrizes Curriculares Nacionais para educação 

das relações étnicos-raciais e para o ensino de história e cultura afro-brasileira e 

africana, (2012). Com isso em mente, este trabalho apresenta um percurso formativo 

de professoras da educação infantil que lidam com crianças na faixa etária entre zero e 

três anos, com início em outubro de 2023, momento em que as unidades escolares da 

rede municipal de educação receberam o documento Currículo da cidade: orientações 

pedagógicas: educação antirracista: orientações pedagógicas: povos afro-brasileiros, 

elaborado pela Secretaria Municipal de Educação – SME – para subsidiar a atuação 

pedagógica de docentes. Concomitatemente aos estudos, as educadoras realizaram 

projetos, sequências didáticas, experiências e atividades pontuais sobre as relações 

étnico-raciais junto às crianças e bebês, em alguns casos com acompanhamento da 

coordenadora pedagógica e com devolutivas reflexivas à luz do referencial teórico 

estudado. 

Esta dissertação se inicia pela presente apresentação, com a narração do percurso 

da minha vida profissional. Em seguida, na introdução, exponhos o problema de 

pesquisa, o objetivo da pesquisa, a justificativa, o universo em análise, a metodologia e 

as categorias de análise. No primeiro capítulo, abordo o referencial teórico que trata do 

racismo estrutural e, ainda nessa seção, é feito um levantamento de dissertações e teses 

de doutorado para mapear pesquisadores que estudaram sobre a temática da educação 

antirracista ou sobre o ensino das relações étnico-raciais na educação infantil com a 

mediação da coordenação pedagógica, articulando os pensamentos de vários estudiosos, 

em especial de Paulo Freire. No segundo capítulo, aponta-se como, no Brasil, as 

crianças pretas e indígenas são marginalizadas desde o período colonial, bem como 

reflete-se sobre os impactos e as sequelas na vida das crianças pequenas 

contemporâneas. Na sequência, no terceiro capítulo, evidencio como ocorreu o 

processo formativo no CEI observado e apresento as repercussões da proposta 

formativa, instigando os docentes a refletirem sobre sua própria prática como 

antirracistas, tendo em vista um plano formativo e seus desdobramentos. No último 

capítulo, apresenta-se o CEI como um espaço potente para se promover a formação 

antirracista centrada na escola, articulando ao PPP da unidade e ao documento 



22 
 

Currículo da cidade: orientações pedagógicas: educação antirracista: orientações 

pedagógicas: povos afro-brasileiros, com algumas práticas articuladas com o tema e 

mediação da coordenadora pedagógica apoiada pela gestão da Unidade de Ensino – UE. 

Também foram dadas devolutivas com o intuito de estimular a reflexão e o crescimento 

formativo dos profissionais envolvidos – outras práticas podem ser encontradas nos 

anexos.  

Veremos ao longo da pesquisa muitos aportes teóricos que respaldam a educação 

antirracista, com a qual compactuo, naquilo que ela possui de mais significativo e 

ancestral. Eliane dos Santos Cavalleiro (1999) a apresenta  a escola como centro 

formativo a escola, afirmando a importância de que se diferencie das práticas que 

muitas crianças pretas e indígenas costumam ter, assim como eu tive. Que as 

legislações vigentes possam adentrar de tal forma nos projetos de ensino das unidades 

Brasil afora e que as crianças e bebês possam se posicionar diferentemente de como lhes 

pede a escola mais tradicional, classificatória e excludente. Que os educandos possam 

se expressar com autoria e autonomia de pensamento, aprovando a sua ancestralidade e 

os modos de ser e estar no mundo dos seus e nossos povos afro-pindorâmicas2. 

Assim como propõe  Santos (2015, p. 20), o uso do termo  afro-pindorâmica, é 

um exercício  de  descolonização da linguagem e do pensamento . (Pindorama -  Terras 

das Palmeiras) é  uma expressão tupi-guarani para  designar todas as regiões  e 

territórios  da  hoje chamada america do Sul. Ao se falar em matrizes  afro-

pindorâmicas, referenciamos experiências  que  retomam à ancestralidade  africana e 

dos  povos originário.    

 

2 A expressão afro-pindorâmico foi cunhada pelo líder quilombola, poeta e escritor Antonio Bispo dos 

Santos, também conhecido como Nêgo Bispo. 



23 
 

INTRODUÇÃO 
Tati Bill na fala 

mulher periférica preta de quebrada latina e sincera 
mais que saneamento a gente quer lazer 

desenvolvimento pra mim, pra você, revolucionários 
temos referências com punhos cerrados somos resistência 

corações marcados através de relatos matem seu legado 
Mães de Maio denúncia estado delinquente por eles assassinados 

filhos inocentes do luto à luta 
chega de genocídio perigo nas ruas 

jovens agredidos os porcos surta 
outro homicídio sem testemunha 

queima de arquivo sem segurança 
só repressão, nossa vingança é diploma na mão 

inspirando mudança pela educação 
primeira estância pra evolução 

autoestima aguçada valorização 
leituras usadas como munição 

mente engatilhada de informação 
muito mais pesada que bazuca e canhão 

nesse temporal eu sou tempestade mutante anormal 
choquei sociedade nem ética, nem moral 

luta de classe racismo estrutural 
é a realidade 

o hip-hop cura 
mentes que padecem 

uso a cultura como alicerce 
a minha arte não é mercadoria 

tô sempre no ataque por melhores dias 
“Somos resistência” (Revoluflow, 2023) 

 

Esta dissertação aborda a importância de se realizar um trabalho intencional e 

formativo com as professoras de CEIs sobre as relações étnico-raciais. Tenhamos em 

mente que os bebês e as crianças ainda estão no processo de construção de sua 

personalidade e, desde então, já carregam consigo marcas da não aceitação da sua pele, 

do seu cabelo e de suas heranças genéticas. Além disso, o racismo se faz presente nas 

ações corriqueiras do dia-dia nos CEIs de forma naturalizada, muitas vezes de modo 

velado ou inconsciente (Cavalleiro, 1999) Unificado, uma vez que integram uma cultura 

racista. Muitas ações racistas se revelam inclusive nas interações entre professores e 

educandos, por exemplo por meio do contraste entre a positivação da aparência das 

crianças brancas, de um lado, e a invisibilização das crianças negras, por outro. Diversas 

situações dessa espécie podem acontecer no cotidiano escolar passando despercebidas, 

pois as crianças normalmente não sabem se defender. 



24 
 

Para, além disso, como afirma o rapper Emicida (2020), “se faz necessário 

chegar junto às crianças antes do massacre da estrutura racista”. Sabemos que para 

muitas crianças pretas seu direito de existir lhes é negado desde antes do nascimento, 

visto que suas famílias e ancestrais já passaram e passam por muitas estruturas racistas. 

Cabe, portanto, à escola “chegar primeiro” com uma abordagem antirracista, de forma 

decolonial e intencional, para que quando as crianças pequenas se depararem a 

monstruosidade das ações, comportamentos e práticas racistas do cotidiano, já estejam 

inseridas em um universo de identidade potente, com uma boa autoimagem, já tendo 

passado por experiências corpóreas que construam memórias positivas sobre si. Muitos 

casos de silenciamento, de desconhecimento dos saberes ancestrais e de negação das 

histórias de culturas africanas advêm da ausência de objetos, brinquedos, livros e 

brincadeiras das culturas africanas e indígenas, que por sua vez não fazem parte do 

planejamento e das intenções pedagógicas de muitas professoras. Se as crianças não têm 

contato com esses materiais de forma positiva, como se aceitarão? Como terão suas 

personalidades e suas identidades fortalecidas frente a uma cultura racista e ainda 

invisibilizada no CEI? Como o Currículo Antirracista (São Paulo, 2022c), impactará as 

formações e práticas das professoras? Qual será o papel da coordenadora pedagógica na 

implementação dessa política pública na perspectiva da educação antirracista? E qual é 

o papel do trio gestor na consolidação do currículo antirracista? 

A despeito da perversidade do silenciamento de muitos, dentro e fora dos 

espaços educativos, nunca deixaram de existir os grupos de resistência que, ao longo de 

suas lutas, já entenderam qual é o papel do educador antirracista. Um deles é o 

Movimento Negro Unificado, que impulsiona a comunidade, o Estado e a sociedade a 

criar políticas públicas visando reparos históricos no combate ao racismo. Entre tais 

políticas, muitas legislações embasam os trabalhos de inúmeros educadores, como as 

Diretrizes Curriculares para a Educação das Relações-Étnico-Raciais para o Ensino de 

História e Cultura Africana (2015), 3as leis nº10.639/03 (Brasil, 2003) e nº 11.639/10 

(Brasil, 2010) e o Estatuto da Desigualdade Étnico-racial (2010). Após 22 anos de 

legislação, quais frutos as crianças, os professores e a sociedade como um todo estão 

 

3 Ao longo da nossa pesquisa, nos respaldamos nas legisções vigentes. Tais documentos são imporantes 

para reparações  históricas,  entre elas a  Lei. 10.639/03, que neste ano completará 22 anos. Desse modo, 

já se passaram 20 anos e, sendo assim, reforçamos que as mudanças comportamentais, atitudinais, 

políticas e pedagógicas precisam aparecer sistematicamente nas unidades de ensino.  



25 
 

colhendo? Busca-se, agora, modos de garantir ações antirracistas potentes sobre as 

situações de aprendizagem ofertadas para as crianças pequenas, tornando o calendário 

escolar, os espaços institucionais, as práticas pedagógicas e os comportamentos dos 

docentes em práticas descolonizadoras que colaborem para o combate ao racismo 

estrutural. 

 

Problema da pesquisa 
 

Como articular uma política pública coerente tanto com as diretrizes do 

currículo da cidade sobre educação antirracista (São Paulo, 2022b) quanto com o PPP 

da unidade de ensino em questão, em ações voltadas as crianças e bebês, de forma 

reflexiva e participativa, operando numa perspectiva de naturalizar as práticas 

pedagógicas antirracistas (como pedem as leis nº 10.639/03 e nº 11.645/08) e 

incentivando a unidade a se tornar uma comunidade de aprendizagem sobre as questões 

étnico-raciais? 

 

Objeto de pesquisa 

Ao longo das lutas antirracistas, muitas ideias, concepções, teorias e legislações 

foram amplamente divulgadas e refletidas nas unidades de ensino. Todos os 

conhecimentos historicamente acumulados e reconhecidos, por exemplo, pelas leis nº 

10.639/03 e nº 11. 645/08 reverberam efetivamente nos contextos educativos junto às 

crianças e bebês dos CEIs, entre outras coisas, a partir da formação continuada centrada 

no CEI, impactando nas relações, nas vivências e experiências ofertadas às crianças e 

bebês. Tais ações possuem, portanto, um potencial de impacto na construção da 

personalidade e da autoimagem desses educandos, podendo contribuir para fortalecer a 

autoestima das crianças, principalmente das criança pretas e indígenas, que foram e são 

ainda invisibilizadas das mais diversas formas, como apontam muitas pesquisas 

(Cavalleiro 1999, Gomes 2019 e Santos 2024). Com isso em mente, pretendemos 

compreender como as formações continuadas podem se materializar nas práticas 

docentes junto às crianças e bebês com o objetivo de alcançar uma pedagogia 

participativa, reflexiva e antirracista. 



26 
 

 

Justificativa 
 

Um dos objetivos da nossa pesquisa é apresentar como nossas crianças pequenas 

estão sendo incentivadas a positivar as suas culturas, histórias e ancestralidade após 22 

anos da lei nº 10.639/03 e 17 anos da lei nº 11.645/08, observando o modo como elas e 

eles se enxergam frente ao espelho social. Quais os impactos das políticas públicas, das 

formações continuadas centradas na escola, dos materiais didático-pedagógicos e dos 

documentos oficiais relativos ao direito de aprender sobre a história das populações 

africanas e indígenas na educação infantil? Oswaldo Faustino (2007, p. 12), no artigo 

“Reflexões diante do espelho sem reflexo”, aponta-nos que “a ausência de um reflexo 

da criança afrodescendente e indígena no espelho da educação produz sua invisibilidade 

e desencadeia um processo de consequências trágicas”. 

Sabendo da importância do processo de constituição da personalidade da criança 

pequena, a escola e as experiências vivenciadas nela ao longo do ano letivo (idealmente 

de forma democrática, intencional, inclusiva, justa e reparatória) possibilitarão novas 

narrativas frente a uma sociedade estruturalmente racista. Desse modo, a escola deve 

objetivar promover boas situações de aprendizagens, favorecendo novas narrativas para 

as crianças pretas, pardas e indígenas a partir dos estudos do documento antirracista da 

PMSP (São Paulo, 2022b), articulados com a formação continuada centrada na escola. 

 

Questões problematizadoras 
 

 A questão central da pesquisa suscita outras perguntas, entre as quais destacam-

se: 

✓ Como as formações continuadas centradas nas escolas reverberam em saberes e 

em práticas antirracistas? 

✓ Quais impactos a formação sobre as relações étnico-raciais produzirá na 

construção da identidade e personalidade das crianças pretas e indígenas, positivando 

suas heranças ancestrais? 

✓ Qual o papel da coordenadora pedagógica na mediação e formação junto aos 

educadores no que concerne a uma educação antirracista? 



27 
 

✓ Os documentos institucionalizados – currículo da PMSP e PPP – dão condições 

para ações efetivas junto aos planejamentos dos docentes no combate ao racismo? 

✓ Ao longo dos 22 anos da lei nº 10.639/03, quais foram os seus impactos no 

combate ao racismo e na promoção da igualdade étnico-racial entre crianças pequenas? 

✓ Como estão organizados os planejamentos dos docentes e quais são as 

regularidades das situações de aprendizagem ofertadas, articuladas junto às famílias? 

✓ Como estão organizados os tempos, os materiais e os espaços numa proposta 

antirracista? 

 

Objetivo geral 

Analisar, refletir e problematizar as ações antirracistas junto às professoras e 

comunidade educativa, com vivências e experiências que contribuam para o combate ao 

racismo e que favoreçam a autoimagem das crianças pequenas, fortalecendo a sua 

identidade e promovendo a compreensão, entre as professoras, de que a o trabalho das 

questões étnico-raciais precisa acontecer de forma contínua, intencional e naturalmente 

articulada com todos os campos de experiências previstos na BNCC e no currículo 

antirracista (São Paulo, 2022b). 

 

Objetivos específicos 

✓ colaborar para que as professoras possam compreender que a temática sobre as 

questões étnico-raciais precisa ser trabalhada de forma contínua, intencional e 

naturalmente articulada com todos os campos de experiências; 

✓ analisar e tematizar os materiais, os espaços, o tempo e as práticas pedagógicas no 

cotidiano do CEI, possibilitando o fortalecimento da identidade das crianças negras e 

indígenas; 

✓ identificar se as formações, os estudos, os materiais ofertados pela PMSP 

reverberam nas práticas educativas de forma a promover boas situações de 

aprendizagem junto a toda comunidade educativa; 

✓ verificar se os documentos institucionalizados fomentam boas situações nos 

contextos educativos junto às crianças pequenas; 

✓ observar como os bebês, as crianças e os familiares reagem e se manifestam 

diante de práticas que positivam sua cultura e ancestralidade. 



28 
 

 

Universo e sujeitos 

A pesquisa foi realizada em um CEI – Centro de Educação Infantil – pertencente 

à rede direta da PMSP e localizado na zona leste de São Paulo, com um grupo de 

professoras que receberam formação continuada ao longo de um ano letivo a respeito 

das questões étnico-raciais a partir do documento norteador referente ao currículo 

antirracista (São Paulo, 2022b). Durante o processo formativo, as docentes foram 

acompanhadas e suas práticas foram discutidas nos encontros, com o objetivo de 

observar, todas juntas, se as situações de aprendizagem promoveram uma educação 

antirracista de forma contínua e se tais ações repercutem na autoimagem das crianças e 

bebês e potencializam a sua identidade. 

 

Metodologia 

A metodologia de pesquisa é de cunho qualitativo, utilizando-se, entre outros 

procedimentos técnicos, de grupo focal, para a coleta e análise de dados das práticas 

docentes, de relatos de práticas pedagógicas e de entrevista semiestruturada com 

sujeitos participantes dos diversos segmentos da escola (gestão, corpo docente, equipe 

técnica e comunidade). As análises desenvolvidas na pesquisa levaram em conta, além 

dos dados coletados, os documentos institucionais da rede muncipal que dialogam com 

as diretrizes das leis nº 10.639/03 e nº 11.645/08, em diálogo com os referenciais 

teóricos que a embasam a pesquisa. 

 

Conceitos e categorias de análise 

As categorias de análise que utilizamos para descrever nosso objeto de pesquisa 

têm como base as contribuições de autoras e autores pautados na educação crítica e no 

antirracismo. São eles que produzem conhecimentos históricos, políticos e culturais 

sobre as relações étnico-raciais. Entre os principais pesquisadores e estudiosos, 

destacamos: Sílvio Ameida, Eliane Cavalleiro, Azoilda Loretto  Trindade, Paulo Freire, 

bell hooks, Nilma Gomes, Frantz Fanon, Amílcar Cabral e Marie-Christine Josso. 



29 
 

 

1. REFERENCIAL TEÓRICO 

 

Dandara do meu quilombo 

me faz livre voar 

rainha do meu congo 

me dá forças para lutar ê Dandara 

(Oliveira , 2016) 

 

 

Nos anos que seguiram a implementação da lei nº10.639/03, da lei nº 11.645/08 

e das Diretrizes Curriculares Nacionais para Educação das Relações Étnico-Raciais 

(Brasil, 2004) ocorreu um processo de legitimação da importância de tais conteúdos no 

interior das escolas e no combate ao racismo de modo geral, evidenciando as 

contribuições desse aparato para a construção da cultura brasileira. Muitas práticas 

pedagógicas têm mudado nos últimos tempos, exercendo uma influência que age em 

conjunto com a militância insistente do Movimento Negro Unificado e a ascensão das 

políticas de ações afirmativas em nossa sociedade. Infelizmente, ainda encontramos 

dados que apontam  à não apropriação da legislação na sala de aula. O  pesqusiador 

Djalma Goés,  em sua dissertação de  mestrado: Ações afirmativas  e ação pedagógica: a 

aplicação da Lei 10.639/2003 em sala de aula,    nos revelava que muitos docentes ainda 

não tinham se apropriado  da  Lei nº 10.639.03 junto aos discentes,  após vários anos,  

dados nos  apontam  que ainda enfrentamos muitas lacunas frente a formação dos 

docentes em relação a temática,  no qual nos aprofudaremos ao longo da nossa pesquisa.  

As Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico- 

Raciais (Brasil, 2004) defendem a execução de experimentações étnicas para que 

gradativamente as crianças se percebam e observem as diversidades existentes tanto na 

escola quanto fora dela, e que o respeito à empatia, à solidariedade estejam presentes 

nas atividades, nas relações e nas ações de todos que fazem parte do processo educativo, 

para além dos conteúdos ligados à ética, ao respeito, e à solidariedade. Defende-se 

ainda, que se apresente para as crianças, desde bem pequenas, conteúdos pautados na 

ciência do continente africano, na sua potência e riqueza cultural, política e filosófica, 



30 
 

evidenciando as grandes contribuições dos povos africanos para a cultura brasileira. 

Assim ressaltam as diretrizes curriculares: 

 

São muito significativos para o desenvolvimento humano, para a formação 

humana da personalidade e aprendizagem, nos primeiros anos de vida, os 

espaços coletivos educacionais que as crianças pequenas frequentam, pois 

são privilegiados para promover toda e qualquer forma de combate ao 
preconceito, discriminação e racismo (Brasil, 2004 p. 35). 

 

Nossas crianças são sujeitos de direitos e sujeitos históricos que pertencem a 

uma cultura carregada de valores e crenças. Quanto mais possibilidades de 

experimentações e vivências com as diversidades étnicas elas tiverem, perceberão o 

quanto é importante viver numa comunidade em que se fazem presentes tais 

diversidades, e é nas diferenças que nós nos constituímos enquanto sujeitos. Quanto 

mais estiverem inseridas em boas situações de aprendizagem voltadas para as práticas 

promotoras de igualdade étnico-raciais, maiores as chances de fortalecer sua 

identidade e compreender sua própria história enquanto sujeitos em desenvolvimento. O 

trabalho se inicia de forma intencional desde a primeira infância. 

As crianças deverão ser estimuladas desde muito pequenas a se envolverem 

em atividades que conheçam e valorizem a importância dos diferentes 

grupos étnico-raciais na construção da história e das culturas brasileiras 

(Brasil, 2004, p. 35). 

 

Diversos pesquisadores contemporâneos que discutem a infância, como Suely de 

Amaral Melo (2020), Paulo Fochi (2015) e Maria Carmem Silveira Barbosa (2010), 

concordam que os bebês e as crianças são potentes e que elaboram, criam, levantam 

hipóteses, reformulam situações, resolvem conflitos, interagem com os objetos e 

pessoas do meio em que vivem, criam diálogos, enfim, na medida em que se 

relacionam com a sua cultura se apropriam dela, humanizando-se. Não obstante, é 

necessário um outro sujeito, mais experiente, para apresentar-lhes a cultura, numa 

relação dinâmica em que ambos se transformam e gradativamente participam do seu 

tempo histórico e transformam a cultura ao seu redor. 

 

1.1. Racismo estrutural 
 

Sílvio Almeida (2021, p. 69), em Racismo estrutural, destaca que: 



31 
 

 

As consequências do tratamento sistêmico das ideias racistas se nutrem da 

irracionalidade, por certo o folclore, os lugares comuns, os chistes, as piadas, 

o misticismo são importantes veículos de propagação do racismo, pois é por 

meio da cultura popular que haverá a naturalização da discriminação no 

imaginário social de uma falsa ideia de democracia racial, de um sistema que 

marginaliza e discrimina povos originários e africanos e seus descendentes, 

de uma cultura que valoriza uma única história, contada pelos escravocratas. 

 

Nossos bebês e crianças, pertencentes à cultura que nos entorna, são reféns de 

uma história única, elaborada de acordo com os interesses da ideologia dominante. 

Diante das violências simbólicas acarretadas por esse cenário, como construir uma 

autoimagem positiva nas crianças negras e indígenas? Sabe-se que muitas delas já estão 

à margem da sociedade desde a barriga das suas mães, sendo necessário um 

direcionamento para que, ao crescer  e se descobrirem negras, essas crianças tenham 

condições de compreender o porquê do seu tom de pele, de sua aparência, do lugar em 

que moram e do distanciamento em relação a outros grupos devido ao racismo 

estrutural. 

As crianças negras e indígenas crescem inferiorizadas, com a autoestima baixa – 

sentimento que se mantém e piora na fase adulta. Muitos nos culpam de racismo 

reverso, não considerando como o racismo molda as estruturas sociais, resultando, por 

exemplo, em vidas inteiras de pessoas negras e indígenas marcadas pela negação da sua 

ancestralidade. Como gostar de si mesmo diante dessa inferiorização constante? 

Oliveira  e Abramowicz (2010, p. 19) afirmam que: 

 

O silêncio sobre as diferenças contribui para que alguns aprendam a ignorar 
seus sentimentos e negar seus desejos e ancestralidade. Afinal como 

poderiam esses meninos e meninas conhecer em si mesmo algo que 

aprenderam a rejeitar e desprezar? 

 

 

Como as crianças resistem? Diante da falta de oportunidades e alto grau de 

vulnerabilidade, onde a desigualdade social ainda é crescente, como transformaremos o 

círculo vicioso da ideologia em um círculo virtuoso? Como contribuir para a formação 

identitária de todas as crianças? Qual é o papel da rede de proteção à infância? Qual é o 

papel da família, da sociedade e das instituições que cuidam e educam esses sujeitos em 

desenvolvimento? As Diretrizes para relações étnico-raciais apontam que 

 

A oferta de uma educação infantil plena, justa e acolhedora não é mais vista 

como uma opção da instituição, é dever do Estado, da Família e da Escola, é 



32 
 

um direito da criança independentemente de classe social, raça, etnia, sexo, 

gênero, região e religião, discutir e ofertar inúmeras situações étnicas para as 

crianças conhecerem e se apropriarem das histórias das culturas africanas e 

indígenas (Brasil, 2014, p. 18). 

 

 

Temos clareza de que essa discussão não está isolada das outras 

grandes problemáticas da nossa cultura. Ela está atrelada às temáticas sobre a 

desigualdade social, gênero, raça e classe, uma vez que não é possível discutirmos o 

racismo sem relacioná-lo à desigualdade social, a o  genocídio da população negra e 

indígena, à violência doméstica, ao analfabetismo e outros temas afins. 

Como, a partir da cultura da infância, modificaremos valores, crenças, atitudes 

frente às doenças do preconceito, do racismo e da intolerância? Na relação entre adulto 

e criança, nós, adultos, temos saberes e experiências diferenciadas que devem ser 

compartilhados com as crianças. São saberes diferentes e não saberes mais importantes. 

Se os adultos também estamos mergulhados e com as mãos amarradas na mesma 

estrutura racista, devemos nos valer da relação com as crianças para transformarmos os 

pensamentos racistas e, consequentemente, a nossa comunidade e a sociedade como um 

todo. 

Para a pesquisadora Teresa Cristina Rego, com a teoria histórico-cultural, o 

indivíduo constitui-se como tal não apenas devido aos processos de maturação orgânica, 

mas, principalmente, por meio de suas interações sociais, a partir das trocas 

estabelecidas com seus semelhantes. As funções psíquicas humanas estão intimamente 

vinculadas ao aprendizado e à apropriação do legado cultural de seu grupo. Rego (1998, 

p. 62) também argumenta que:  

 

Para o pesquisador Vygotsky, o desenvolvimento do sujeito humano e de sua 

singularidade se dá a partir das constantes interações com o meio social em 

que vive, já que as formas psicológicas mais sofisticadas emergem da vida 

social. Assim o desenvolvimento da personalidade é sempre marcado pela 

relação com o outro, pouco a pouco, por intermédio dessas mediações os 

sujeitos imaturos vão se apropriando do comportamento e da cultura. 
 

As crianças terão que fazer parte das discussões étnicas desde muito pequenas, 

pois são sujeitos que pensam, agem, refletem e estão também no processo de 

descobertas sobre o  mundo que a cerca. Assuntos como:   racismo, relações etnicos 

raciais, e educação antirracista aqui mencionados,  precisam ser incorporados nas 

relações e situações de aprendizagens com as crianças, deste modo,  não podemos 

esperar o seu crescimento delas,  para lidarmos  com varios  tipos de questionamentos 



33 
 

que elas tem, pois as crianças também percebem as relações  de poder que estão na 

cultura, por exemplo:  ao não se verem representadas nos brinquedos, nos livros, nos 

filmes, nos desenhos. Já  determinadas crianças não negras, aparecem de forma natural,  

nas dramatizações ou brincadeiras tradicionais, muitas crianças negras não são 

lembradas para assumir o papéis de princesas ou príncipes,  deste modo, como se 

sentem? Ou  como se sentem?  Quando a professora ou um educador inconscientemente 

dá mais atenção para uma determinada criança ou bebê e não para a outra devido a seu 

tom de pele? Esses exemplos não são fictícios?  Com efeito, encontramos muitas 

narrativas de racismo na educação infantil, em várias pesquisas ressaltando tais 

situações, entre elas as reflexões da escritora Eliane Cavalleiro (1999) e Jussara Santos 

(2024). Desse modo, cabe aos docentes não somente impedir que práticas racistas 

ocorram, mas também promoverem  práticas antirracistas com  situações de valorização 

da cultura africana e índigena  no cotidiano da escola de forma contínua, intencional e 

conxtetualizada. 

Sabemos que o sistema capitalista está mudando. Diante de muita resistência 

mesmo a despeito da desaprovação de certos setores da sociedade, percebe-se o 

aumento da oferta de produtos e brinquedos étnicos no mercado. Mas como dar sentido 

para esses objetos dentro de contextos educativos, visando a promoção de uma escola 

plural e antirracista. Somos filhos e filhas de escravizados, negros e indígenas. Ou, 

ainda, “descendemos de povos africanos e indígenas e  europeus”., somos sujeitos de 

cultura, produtores e construtores da identidade brasileira, e isso precisa ser recolocado 

no imaginário da população brasileira, o que inclui as crianças, na perspectiva de termos 

orgulho de nossa ancestralidade e da cultura afro-brasileira. O caminho é romper com o 

silêncio e aceitar que a estrutura e as bases cultural e social são extremamente racistas, 

e o trabalho para descolonizar as nossas ações e sanar as opressões históricas é 

necessariamente coletivo. 

Para além de cumprir com as legislações vigentes sobre as temáticas 

antirracistas, temos a possibilidade de exercer a “africanização” e “indigenização” de 

nosso meio, ou seja, podemos naturalizar a ocorrência de objetos que valorizem as 

culturas indígenas e africanas dos grupos que contribuíram com a formação do povo 

brasileiro. Cotidianamente temos que transformar nossos discursos em práticas 

significativas para as crianças pequenas se apoiarem, entendendo-se enquanto única 

força capaz de respeitar a sua ancestralidade e a dos demais viventes no território 

escolar. 



34 
 

No processo de reflexão e de atuação nos espaços por onde passei, aprendi que 

o enfrentamento a partir do convencimento teórico-prático é doloroso, mas não é 

impossível. Muitas vezes fiquei sozinha, insistindo em produzir reflexões antirracistas 

com as minhas crianças e, naturalmente, tais vivências chegavam às casas das crianças 

mais sensibilizadas, que passavam a provocar e a questionar seus familiares. Nos 

encontros formativos, eu fazia uma escuta atenta e formativa sobre as situações de 

aprendizagem que estavam sendo construídas com as crianças sob perspectiva 

antirracista. Confesso que ao longo desses anos pouquíssimas vezes fomos mal 

compreendidas pelos pais, sendo que, infelizmente, as problemáticas e as resistências 

maiores vinham dos próprios colegas de trabalho. Assim, o trabalho na luta pela 

promoção da igualdade étnico-racial acontecia tanto de dentro do espaço educativo para 

fora quanto de fora para dentro, sempre de forma dinâmica, respeitosa e significativa. 

Ao adentrar  nos espaços escolares, eu, enquanto professora e militante sobre as 

relações étnico raciais, não conseguia separar essas duas ações, à  de professora e de 

militante das questões sobre  as relações etnicos raciais,  pois acredito que educação é 

um direito e tem uma função social. Eu tenho a esperança de construir outros cenários, 

outras narrativas, histórias e possibilidades para as crianças negras e indígenas. Para 

tanto, vi a necessidade de constantemente fazer o mapeamento dos espaços, percebendo 

suas limitações, observando qual seria o meu campo de atuação, qual era o projeto 

oculto da escola, as relações de poder não explícitas, tentando, enfim, fazer um 

diagnóstico para encontrar os futuros aliados e parceiros. Geralmente, esses últimos não 

compunham uma legião de pessoas que me acompanhavam, mas, na medida em que eu 

organizava os espaços, os materiais e as boas situações de aprendizagem com os 

conteúdos e vivências étnicas para as crianças e bebês, paulatinamente elas se tornavam 

visíveis para a comunidade escolar. 

Sempre tentei, também, conversar com os familiares de uma forma simples, com 

uma escuta atenta para as realidades múltiplas das crianças e das suas famílias. À 

medida que meus colegas se davam conta de meu modo de operação, passavam a me 

questionar a respeito, pedindo materiais, sugestões, relatando os meus trabalhos para 

outras pessoas e, assim, fui criando uma rede de possibilidades para as futuras 

discussões. Naturalmente os que estavam inseguros me procuravam, enquanto aqueles 

que inicialmente não gostavam da temática acabavam se sensibilizando e reconhecendo 

que necessitavam aprender mais sobre o assunto. Outras pessoas, ainda, continuam 

ignorando meus trabalhos e não estão abertas a aprender, pois, de certa forma, muitos 



35 
 

educadores foram levados, desde a sua infância, a negativar os saberes do continente 

africano, construindo referências que nunca foram as da sua própria cultura, num 

alimento estético sempre ligado às pessoas brancas. Como gostar de si diante dessa 

estrutura? Como reverter essa situação? Necessitamos desenvolver nossa sensibilidade 

para compreender o nosso processo histórico, político e social. Tenho a clareza de que 

levaremos muito tempo para mudar hábitos, ações, preconceitos e mexer com as 

estruturas que estão impostas há séculos, mas algo necessita ser feito a respeito da 

cultura da infância se quisermos alimentar a esperança de construir uma nova sociedade. 

As crianças têm o direito de aprender sobre a sua cultura e sua ancestralidade e 

não podemos negar tal direito reproduzindo o que já é feito há séculosa partir da 

centralização da cultura europeia no currículo escolar e em outros contextos de 

desenvolvimento de saberes. Questiona-se menos do que se deveria o porquê de o 

currículo da educação brasileira ser pautado por conhecimentos que valorizam 

sobretudo a cultura europeia. Até quando tais saberes monopolizarão os nossos projetos 

pedagógicos? 

Nesse sentido, é possível compactuar com documentos como o Currículo da 

cidade (2022), as Orientações curriculares e expectativas de aprendizagens para as 

relações étnico-raciais, na educação infantil, ensino fundamental e médio (São Paulo, 

2008) e o Currículo da cidade: orientações pedagógicas – educação antirracista: povos 

afro-brasileiros (São Paulo, 2022b), cujas propostas são fundamentadas nos “Princípios 

éticos, políticos e estéticos” já definidos pelas Diretrizes Nacionais para a Educação 

Básica: diversidade e inclusão, (2013), no intento de garantir o exercício da cidadania e 

levar à construção de uma sociedade igualitária, justa, democrática e solidária. 

O Currículo da Cidade (2022, p. 42) discute as matrizes dos saberes que 

norteiam a organização do trabalho pedagógico, tendo como foco os eixos didáticos 

“pensamento científico”, “pensamento crítico”, “resolução de problmas”, 

“comunicação”, “autoconhecimento e autocuidado”, “autonomia e determinação”, 

“abertura à diversidade”, “responsabilidade e participação”, “empatia e colaboração”, 

“respeito cultural”, eixos esses transversais e dialógicos em relação à temática étnica. 

Diante de muitos argumentos institucionalizados, pautados nas legislações, 

percebemos que se faz necessário superar a invisibilidade das ações e práticas voltadas 

aos bebês e crianças. Nesse sentido, a pesquisadora Silva (1997. p. 52) aponta que: 

 



36 
 

É necessário compreender as potencialidades das políticas de promoção da 

diversidade étnico-racial no cotidiano educacional e como estas podem ser 

ampliadas. Assim sendo, reiteramos que é de grande relevância construir 

conhecimento, ou seja, levantar dados e empreender estudos acerca das 

políticas de promoção da diversidade étnico-racial, a fim de que possamos 

compreender como estas são gestadas no interior das instituições, e quais as 

barreiras burocráticas e ideológicas que as mesmas encontram para se 

efetivar e quais os impactos que elas têm na comunidade em geral, no 
sentido de promover um ambiente educativo inclusivo, diverso e 

antirracista. 

 

Essas discussões devem, de modo sistemático, fazer parte das práticas, dos 

discursos, dos planejamentos de todas as educadoras e educadores da educação básica. 

Faz-se necessário organizar os tempos, os espaços e os materiais em uma perspectiva 

inclusiva, plural e antirracista. Contudo, vale nos perguntarmos se os recursos 

financeiros pautados nas ideologias plurais seriam capazes de despertar uma mudança 

de hábitos, posturas, e ações didáticas em uma lógica horizontal entre as secretarias de 

educação, políticas públicas de ações afirmativas e sociedade civil organizada, pois 

compreendemos  que todas as secretárias,  precisam esta atrealadas as pautas sobre 

educação antirracista,  de forma articulada e não fragmentadas.  

Mencionemos a Base Nacional Curricular Comum – BNCC – (2018), cujo texto 

enfatiza que os espaços educativos da primeira infância precisam ampliar o universo 

cultural das crianças, possibilitando múltiplas experiências e atuando de maneira a 

complementar a educação familiar. Nessa direção, as interações e as brincadeiras que 

subsidiam o trabalho didático dos docentes, por meio dos direitos de aprendizagens, são 

os eixos “conviver”, “brincar”, “participar”, “explorar”, “expressar” e “conhecer”, 

norteadores do trabalho pedagógico. A temática das relações étnico-raciais pode integrar 

esse contexto, de forma transversal, integral, interdisciplinar e plural, garantindo os 

direitos de aprendizagem na educação infantil. O documento História e cultura africana 

e afro-brasileira na educação infantil – BRASIL, (2014, p. 24) salienta que, 

 

Para  que  o trabalho com as relações étnico-raciais se realizem, há algo a 

superar: não se pode incorrer em práticas improvisadas. É preciso planejar 

previamente as situações de aprendizagens, ter objetivos claros, preparar os 

espaços de forma confortável, informar as famílias, explicar claramente às 

crianças o que será realizado e convidá-las a expor, questionar, participar em 

todos os momentos envolvendo-as durante todo o processo. Além do mais se 

faz necessário observar, registrar e avaliar as experimentações propostas 

reverberando em outros projetos didáticos. 

 

 



37 
 

1.1 Estudos correlatos 

Diante da necessidade de ampliar o repertório sobre a temática, compreender a 

dimensão das discussões e reflexões e observar o que a academia e as universidades têm 

publicado a respeito de objetos afins ao nosso, tematizando e problematizando em 

formato de dissertação e teses sobre os saberes étnico-raciais na formação dos 

profissionais da educação infantil, iniciamos nossas buscas nos bancos de dados mais 

conhecidos, como os da CAPES (Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível 

Superior), da BDTD (Biblioteca Digital Brasileira de Teses e Dissertações) e das 

plataformas de algumas universidades, como a USP, a UNIFESP e a UNINOVE. Nos 

bancos de teses das universidades, contudo, a cada busca que fazíamos, não obtíamos os 

mesmos resultados quantitativos das pesquisas. Em alguns casos observamos que, ao 

escrever novamente o tema gerador, a pesquisa não se aproximava da seleção descrita 

num momento anterior ou, ainda, as pesquisas não tinham relação com a temática. 

Diante das dificuldades em garimpar as dissertações que se relacionavam com a nossa 

pesquisa, utilizamos uma outra estratégia, focalizando nossas buscas somente nos 

portais da CAPES e da BDTD. Iniciamos com perguntas mais amplas para capturar a 

amplitude da temática e pouco a pouco fomos focando nas perguntas que mais se 

relacionavam com a formação de professores, até chegarmos às pesquisas que mais se 

pareciam com os nossos estudos. Na primeira plataforma BDTD, inserimos a chave 

“relações étnico-raciais” e encontramos 1.354 pesquisas; na segunda plataforma 

CAPES, com a mesma temática, encontramos 1.909 trabalhos, textos muito 

diversificados, com objetivos, com focos de pesquisas diferentes e com objetos e 

problematizações bem singulares. Em nosso mapeamento, organizamos cinco categorias 

temáticas para calcular o número de dissertações a elas relacionadas e compreender a 

relevância do tema, a saber: 1 - educação das relações étnico-raciais e a formação de 

professores; 2 - implementação da lei nº 10.639/03; 3 - educação étnico-racial na 

educação infantil; 4 - educação antirracista; e 5 - o papel do coordenador pedagógico 

sobre as relações étnico-raciais na educação infantil. 

Ao longo da pesquisa, fizemos a leitura de dissertações compatíveis com o nosso 

trabalho e verificamos uma crescente de pesquisas destinadas à temática aqui explorada. 

As relações étnico-raciais estão inseridas de forma transversal e plural em muitos textos 

acadêmicos. Percebemos que outras narrativas acadêmicas e não acadêmicas estão 

sendo construídas e examinadas junto aos educadores, às crianças e aos familiares, nos 



38 
 

lugares que mais precisam ser observados, o chão das escolas públicas. Observamos, 

ainda, a ocorrência de pesquisas advindas de vários lugares do Brasil, relativas a 

diferentes tempos históricos e espaços, o que inclusive dificultou a nossa seleção para 

aprofundamento e leitura. Assim utilizamos como base os anos de 2009 a 2019, 

selecionando doze dissertações,  a fim de compreender o tempo histórico,  assim as 

referências bibliográficas apresentadas revelam  o quanto já avançamos em relação aos 

embasamentos teóricos  e sobre  à amplitude do tema.  

Para melhorar a visualização do panorama que estamos descrevendo, 

informaremos a quantidade de dissertações relacionadas somente nas duas plataformas 

CAPES e BDTD, entre 2018 e 2022, focando o nosso olhar para construir uma noção 

que parta do micro (somente duas plataformas) para o macro (demais plataformas não 

inclusas): 

 

TABELA 1. Dissertações encontradas 

nas plataformas CAPES e BDTD 
 

Temáticas Plataforma BDTD Plataforma CAPES 

1- Educação das relações étnico-

raciais e a formação de 

professores 

63 28 

2- Implementação da lei 

10.639/03 
172 151 

3- Educação étnico-racial na 

educação infantil 
140 57 

4- Educação antirracista 54 45 

5- O papel do coordenador 

pedagógico 
21 25 

 

Diante de muitas possibilidades, fomos separando as dissertações de acordo com 

o nosso foco. As palavras-chave foram: “Relações étnico-raciais na educação infantil”,  

“Formação continuada de professores na perspectiva das relações étnico-raciais”, “a 

implementação da Lei 10.639/03”. Separamos dez dissertações, em sua maioria 

vinculadas a instituições da São Paulo, que se aproximavam das nossas investigações, 

encontramos ao todo 25 dissertações sobre o papel formativo do coordenador 

pedagógico, mas não voltadas para educação infantil. Porém,  ultilizaremos 12 



39 
 

dissertações para evidenciarmos as   articulações com a nossa pesquisa. Segue a tabela 

por ordem de achados: 

 

TABELA 2. 4Dissertações relacionadas à temática em discussão 

 

Título Autor Ano Estado 

1 - Educação infantil na perspectiva das relações 

étnico-raciais: relato de duas experiências de 

formação continuada de professores no município 

de Santo André 

Saraiva, Camila 

Fernandes 

(dissertação) 

2009 PUC – São Paulo 

2 - Relações étnico-raciais nas práticas educativas 
da educação infantil: ouvindo crianças e adultos 

Soares, Lucineide 

Nunes 

(dissertação) 

2013 
Universidade Federal 

de Minas Gerais 

3 - Atravessando a linha vermelha: programa “nova 

baixada” de educação infantil – discutindo a 

diversidade étnico-racial e cultural na formação 

docente 

Souza, Yvone 

Costa de 

(dissertação) 

2009 

Universidade do Rio 

de Janeiro – Duque 

de Caxias 

4 - A formação continuada para a educação das 

relações étnico-raciais: um estudo de caso sobre um 

curso de aperfeiçoamento em história da África e 

das culturas afro-brasileiras 

Melgaço, Paulo 

Henrique Maia 

(dissertação) 

2019 

Universidade do 

Estado de Minas 

Gerais 

5 - O papel da formação continuada do professor 

para a constituição da identidade da criança negra 

na educação infantil de 0 a 3 anos 

Fraga, Rita de 

Cássia Marques 

dos Santos 

(dissertação) 

2019 PUC – São Paulo 

6 - Educação infantil e educação das relações 

étnico-raciais: motivações docentes, possibilidades 

e desafios nos centros de educação infantil de 

Sorocaba 

Garcia, Vanessa 

Ferreira 

(dissertação) 

2018 

Universidade Federal 

de São Carlos – 

Sorocaba 

7 - A coordenadora pedagógica como agente de 

formação continuada na implementação da Lei nº 

10.639/03 numa unidade de educação básica do 

município de Paço do Lumiar 

Lira, Ana Paula 

Bacelar 

(dissertação) 

2019 
Universidade Federal 

do Maranhão 

8 - Interculturalidade e concepções docentes: 

reflexões para a educação das relações étnico-

Oliveira, Camila 

Mirella Barbosa 
2019 

Universidade Federal 

de Pernambuco 

 

4 Nossas buscas foram abrangentes, visando todo tipo de publicação em nível de pós-graduação, e o fato 

de todos os textos referentes à nossa temática serem dissertações é mera coincidência. 



40 
 

raciais Raia de 

(dissertação) 

9 - Relações étnico-raciais e educação: em pauta de 

formação de professores (as) 

Costa, Heloisa 

Helena da 

(dissertação) 

2019 
Universidade Federal 

de Minas Gerais 

10 -  Ações afirmativas e ação pedagógica na 

educação: a aplicação da lei 10.639/2003 na sala de 

aula 

Góes, Djalma 

Lopes (dissertação) 
2017 

UNINOVE – São 

Paulo 

11 - O coordenador pedagógico e seu papel 

articulador, formador e transformador na 

implementação da lei 10.639/03: 

possibilidades e desafios 

Teixeira, Juliana 

Patrícia Lima 

(dissertação) 

2019 PUC – São Paulo 

12- Educação para as relações étnico-raciais: 

concepções e práticas de professores da educação 

infantil 

Castro, Moacir 

Silva de 

(dissertação) 

2015 
UNINOVE – São 

Paulo 

 

 

Algumas das pesquisas acima apresentadas apresentam avanços, conquistas e 

desafios frente ao cenário atual, permeado pelo racismo estrutural operando nas relações 

cotidianas, escancarado em ações, atitudes e comportamentos dentro e fora de muitas 

escolas. 

Já percorremos muitos caminhos, seguidos de resistência, convencimento, 

sensibilização e formação diária junto à implementação da lei 10.639/03 com toda 

comunidade educativa. A quantidade de pesquisas sobre essa temática já é, em si, um 

sinal das conquistas do Movimento Negro Unificado e de muitos educadores que têm a 

reflexão sobre as relações étnico-raciais como o caminho para a emancipação e 

transformação social. 

Nessas buscas, tivemos dificuldades de encontrar pesquisas com foco no 

coordenador pedagógico como peça-chave  fundamental,  na gestão da aprendizagem 

sobre as questões de educação antirracista. Vemos nisso uma lacuna, uma vez que esse 

ator é uma liderança imprescindível  no interior da unidade, articulando, mobilizando, 

organizando, orientando, compartilhando, instigando, dialogando, e escutando  todos  

que fazem parte da comunidae educativa,  seus diversos componentes, articulando como  

um sujeito, histório, politico e  tranformador,   contribuindo, assim, para o sucesso das 

aprendizagens de todos.  Fica evidente, aliás, que, no universo desta pesquisa, o 

coordenador se responsabilizaria, a um só tempo, tanto pelo combate ao racismo quanto 



41 
 

pela naturalização de ações afrocentradas – que ainda são negativadas em algumas 

unidades –, um gestor pedagógico que tem como princípio a formação continuada 

centrada na escola, conforme descrito pelas autoras Placco e Almeida,  (2013 p. 78). 

Iniciaremos a apresentação das dissertações pela ordem vista no quadro acima. 

Temos: sete textos que retratam a formação continuada como um caminho promissor 

para enfrentarmos as práticas colonizadas, estereotipadas, estigmatizadas e racistas que 

ainda existem nos espaços escolares; duas pesquisas voltadas para as práticas 

pedagógicas e as boas situações de aprendizagem objetivando a construção de uma 

autoimagem positiva de crianças pequenas; uma análise dos impactos da lei nº 

10.639/03 na sala de aula junto à sociedade; e, por fim, duas publicações em que o 

coordenador pedagógico tem a formação continuada como um caminho possível para 

transformar e subsidiar as práticas docentes5. A primeira pesquisa foi desenvolvida por 

Camila Fernanda Saraiva (2009) com a temática Educação infantil na perspectiva das 

relações étnico-raciais: relato de duas experiências de formação continuada de 

professores no Município de Santo André, tendo como base os projetos Gênero e Raça e 

A Cor da Cultura, que ocorreram nos anos de 2005 e 2006. A intenção da pesquisa era 

verificar se os professores se sensibilizaram e incorporaram os conteúdos aprendidos na 

formação em suas práticas pedagógicas. “Para analisar esses dados, fez-se uma pesquisa 

qualitativa: foram realizadas três entrevistas, duas com professoras e uma com o 

representante da Secretaria da Educação e Formação Profissional. Como resultado, 

inferiu-se que a formação continuada contribuiu para aproximar as teorias, os estudos e 

as pesquisas junto às práticas pedagógicas, porém de forma pontual, evidenciando uma 

fragilidade na formação que acontecia fora da escola, e que levava à reflexão e à 

metodologia da multiplicação, mas não conseguia mobilizar os docentes a 

permanecerem investigando sobre suas próprias práticas junto às crianças”. 

Selecionamos essa pesquisa para mostrar  que  o município de São Paulo, em 

relação à formação de professores, de Santo André,  tem caminhos formativos distintos, 

no município de São Paulo,  oferece para os educadores uma formação centrada na 

escola, conforme a especificidade do grupo, articulando-se com o PPP e com as 

 

5 A esse respeito, vale dizer que o foco no coordenador pedagógico e na formação continuada é 

especialmente importante se se considerar que, nas formações iniciais dos cursos de pedagogia, o assunto 

da formação étnico-racial ainda é tratado de forma ineficiente. Assim, cabe às partes responsáveis pela 

capacitação dos professores, entre elas a coordenação pedagógica, lidar com a diversidade de saberes 

antirracistas e não eurocentrados numa perspectiva participativa. 



42 
 

necessidades formativas dos professores, dentro da sua carga horária de trabalho, de 

acordo com o que chamamos de PEA – Plano Especial de Ação –, em que se reservam 

três horas de estudo por semana. Queremos ressaltar que a formação continuada é 

necessária em várias modalidades, mas no chão da escola é fundamental para relacionar 

teoria e prática de forma mais contundente, o que nos leva a reflexões e transformações 

mais assertivas sobre as práticas pedagógicas. 

A segunda dissertação foi realizada por Lucineide Nunes Soares (2013), no 

estado de Minas Gerais, município de Teófilo Otoni, num contexto de educação infantil, 

com o título Relações étnico-raciais nas práticas educativas da educação infantil: 

ouvindo crianças e adultos. Esse trabalho investiga práticas educativas com foco nas 

questões do combate ao racismo estrutural, na tentativa de perceber como esses saberes 

reverberavam na construção da identidade das crianças pequenas. A estratégia foi um 

estudo de caso etnográfico, dialogando com os estudos da antropologia, da sociologia da 

infância e dos estudos culturais. A análise dos dados levou à conclusão de que as 

práticas realizadas passaram por diversas contradições, limites e avanços. No que se 

refere às práticas antirracistas houve alguns indícios promissores com relação às 

crianças, porém a pesquisadora sublinha que se faz necessário o fortalecimento das 

políticas públicas referentes às temáticas antirracistas no fortalecimento do Projeto 

Políticos Pedagógico das escolas da infância. Dialogamos com essa pesquisa em 

diversos sentidos, partindo do pressuposto de que, na primeira fase da vida, o mundo 

começa a se apresentar para as crianças e que os adultos por elas responsáveis 

contribuem de modo crucial para a construção de suas identidades. Se desde muito 

pequenas as crianças participam de boas situações, e se as diversidades étnicas forem 

apresentadas de forma positiva, inclusiva e emancipatória, incentiva-se uma relação 

saudável com a própria identidade. Assim, desde muito cedo se deve potencializar as 

crianças negras, no sentido de reafirmar que elas são bonitas, que seus cabelos, olhos e 

cor de pele são bonitos, num necessário trabalho anticolonial e respeitoso nessa fase 

primária do desenvolvimento infantil. 

Outro aspecto interessante nessa pesquisa é o chamamento das políticas públicas 

para responsabilizar-se junto às unidades no sentido de se engajar na temática 

antirracista e na aplicação da legislação – o que ainda é desafiador para muitos 

educadores, pois necessitamos de investimento político, com um conjunto de ações 

antirracistas para fortalecer o trabalho do professor em sala de aula. A formação não 



43 
 

pode se resumir nela mesma, devendo abrir um conjunto de possibilidades e 

materialidades para que de fato se consolide. 

Indo adiante, a dissertação de Yvone Costa de Souza (2009), Atravessando a 

linha vermelha: programa “nova baixada” de educação infantil: discutindo a 

diversidade étnico-racial e cultural na formação docente. O título é bem provocativo, a 

pesquisadora teve como objeto de estudo a incorporação da temática da diversidade 

étnico-racial na formação dos docentes de educação infantil na periferia da baixada 

fluminense. A pesquisa analisa como o Programa Nova Baixada de Educação Infantil 

pautava as discussões étnico-raciais e a diversidade cultural e como tais discussões 

estavam inseridas nos espaços formativos das unidades. Para a devida compreensão dos 

dados, adota-se metodologicamente uma abordagem qualitativa, de natureza descritiva, 

com análises documentais. Realiza-se entrevistas estruturadas e semiestruturadas com 

docentes e gestores de duas escolas, ambas no mesmo bairro. Por fim, conclui-se que há 

uma escassez relativa à temática das questões étnico-raciais na educação infantil, o que 

denotou que a formação continuada dos professores apresenta muitas fragilidades, em se 

tratando das questões sobre  educação antirracista piora ainda mais a formação 

continuada dos docentes, uma vez que já se tem a legislação 10.639/03,  e muitas outras 

legislações e documentos  que respaldam a prática docente, deste modo, ressaltamos  

que é urgente a incorporação do assunto nos cursos de formação dos professores. 

O trabalho de Souza apresenta a formação continuada como um princípio 

inegociável para a transformação das práticas pedagógicas. Contudo, a transformação 

tão almejada deve se iniciar pelas universidades em seus planos de ensino e currículo. É 

urgente que o antirracismo seja pauta no conteúdo das universidades, para que se possa 

cada vez mais movimentar as salas de aula num sentido descolonizador. Se a formação 

inicial for empobrecida, não atribuindo o devido valor à temática, será muito mais 

difícil colocá-la em prática, mesmo se tratando de um direito implantado já há vinte 

anos. 

A quarta dissertação, de título A formação continuada para a educação das 

relações étnico-raciais: um estudo de caso sobre um curso de aperfeiçoamento em 

história da África e das culturas afro-brasileiras (Melgaço, 2019), apresenta uma 

pesquisa densa, muito bem articulada, na qual o autor investiga os processos formativos 

referentes às relações étnico-raciais na formação e na prática pedagógica dos 

professores da rede municipal de ensino de Juatuba. O autor teve como estratégia uma 

abordagem qualitativa, que destaca as entrevistas episódicas e as análises sobre os 



44 
 

documentos referentes ao curso e às práticas docentes como principais instrumentos de 

coleta de dados. Professores e coordenadores pedagógicos participaram da pesquisa. 

Melgaço analisou o curso que foi ofertado entre os anos de 2005 e 2010 e essa 

investigação propiciou muitas reflexões e diálogos entre os docentes, bem como uma 

transposição didática junto às crianças. O autor argumenta que a gestão municipal 

intensificou ações que corroboram a lei nº 10.639/03, o que resultou em boas práticas 

pedagógicas. 

Escolhemos essa pesquisa para reafirmar que, quando a política pública e seus 

gestores têm clareza quanto ao seu papel e às condições formativas dos trabalhos 

com os docentes, tais ações reverberam na prática. Ao longo desta dissertação veremos 

algumas políticas públicas que foram implantadas no município de São Paulo. No ano 

de 2023, por exemplo, recebemos o documento Currículo da Cidade Educação 

Antirracista: orientações pedagógicas aos povos afro-brasileiros (2022) e, para 

subsidiar o trabalho formativo junto ao PPP da nossa unidade, eu, enquanto 

coordenadora pedagógica, participei da formação relativa a esse material para fomentar 

a discussão com toda a comunidade educativa. Recebemos um acervo de literatura 

infantil e livros de autores negros consagrados e de qualidade literária para trabalharmos 

junto aos docentes, incentivando comportamentos leitores. Também recebemos os 

bonecos brincantes, bonecos de tecidos étnicos para compor os enredos das brincadeiras 

das crianças e, por fim, a Diretoria Regional de Educação – DRE –, realizou uma 

jornada pedagógica em comemoração aos vinte anos da lei. Acreditamos que, para a 

legislação se efetivar verdadeiramente, são necessárias muitas ações conjuntas e 

contínuas para fortalecer o seu discurso. Foi com isso em mente que eu fiz a gestão 

pedagógica desse material junto às educadoras e junto à comunidade. 

A quinta pesquisa selecionada, de Rita de Cássia Marques dos Santos Fraga 

(2019), com o título O papel da formação continuada do professor para a constituição 

da identidade da criança negra na educação infantil. É a que mais se aproxima do 

propósito de nossa dissertação. A autora retoma o processo histórico da formação 

continuada como direito conquistado a duras penas, que nós educadores, enquanto 

categoria, precisamos fazer valer. Fraga analisa como a formação continuada e os 

estudos sobre as relações étnico-raciais no PEA – Projeto Especial de Ação –, cuja 

temática foi focada nos conteúdos antirracistas, contribuíram para o sucesso das práticas 

docentes junto às crianças pequenas. Os sujeitos da pesquisa são professoras que atuam 

no atendimento a crianças e bebês. A pesquisadora apontou que, antes da formação, 



45 
 

essas profissionais se sentiam desconfortáveis e despreparadas para lidar com o tema do 

racismo, e que o embasamento construído depois de uma formação continuada feita de 

forma sistemática e constante ao longo de um ano letivo no PEA (entre 2017 e 2018) foi 

determinante para que as docentes se sentissem seguras e confiantes, pois parte de sua 

dificuldade emergia da ausência de conhecimentos relativos ao tema. Graças ao 

trabalho empreendido nas formações, começaram a perceber as situações de racismo 

com maior clareza. Ao ler essa pesquisa, deparamo-nos com a realidade, pois ainda há 

muitos professores que não se sentem seguros ou, ainda, que se paralisam diante da 

falsa ideia de que precisam ter lugar de fala para se posicionar e propor ações 

antirracistas e, assim, acreditam que essa pauta deve ser levada por  professoras negras. 

Contudo, vale dizer, Djamila Ribeiro (2023 p. 85) reforça que todas as pessoas possuem 

algum lugar de fala, independente do lugar que ocupa, são visões diferentes de ver o 

mundo,   porém as pessoas privilegiadas precisam colaborar com a discussão, não 

legitimando com as práticas racistas e sim combatendo-as,  a partir disso, é possível 

debater e refletir criticamente sobre os mais variados temas presentes na sociedade, 

desde de que não compactue com as mazelas do racismo estrutural. Não podemos deixar 

que se perpetue, nos espaços educativos, um discurso vazio apoiado numa deturpação 

da noção de lugar de fala. Também nesse sentido é importante a manutenção da 

formação continuada em serviço, para qualificarmos as nossas práticas e, assim, garantir 

a implementação de uma legislação deveras importante na perspectiva de reparos 

históricos. 

A pesquisa de Vanessa Ferreira Garcia (2018), Educação infantil e educação das 

relações étnico-raciais: motivações docentes, possibilidades e desafios nos Centros de 

Educação Infantil de Sorocaba, por sua vez, tem por pressuposto problematizar de que 

maneira as temáticas étnico-raciais estavam sendo compreendidas pelas professoras na 

rede municipal de Sorocaba. Para tal fim, pauta-se em metodologias qualitativas, com a 

realização de questionários e entrevistas semiestruturadas sobre as relações étnico-

raciais. Fica evidente que as docentes entrevistadas são engajadas e que as situações 

didático-pedagógicas ocorrem junto às crianças por meio de várias linguagens, na 

maioria dos casos por iniciativa das próprias professoras, com pouco incentivo dos 

gestores. Com efeito, elas buscavam materiais e formações externas com recursos 

próprios. A autora ressalta que as crianças conseguiram acesso a educação de forma 

significativa graças ao engajamento e à motivação das professoras, É notória, no caso 

descrito por Garcia, a ausência dos gestores enquanto colaboradores e facilitadores das 



46 
 

ações das professoras, principalmente no que se refere à coordenação pedagógica, que, 

dentro do trio gestor, tem a atribuição de cuidar da formação dos professores, sendo a 

articuladora do grupo. Sabemos que a figura do (a) coordenador (a) pedagógico (a) é 

importantíssima e que, mesmo entre professoras engajadas, faz-se necessária a parceria, 

o acompanhamento e o diálogo contínuo sobre as propostas didáticas junto a toda a 

equipe. A pessoa coordenadora é responsável por instigar no adulto aprendiz e professor 

a vontade de aprender a aprender, como aponta Freire (2023) em Pedagogia da 

autonomia, sempre apostando em novos desdobramentos pedagógicos e não encerrando 

os saberes. 

Indo adiante, o trabalho de Ana Paula Bacelar Lira (2019) também se relaciona 

com a nossa proposição ao focar na figura do (a) coordenador (a) como peça 

fundamental no fomento da discussão sobre assuntos relacionados às questões étnico-

raciais na unidade. A pesquisadora aponta que a coordenadora pedagógica é uma 

articuladora dentro da escola. A pesquisa baseia-se nas construção de um guia de 

orientação pedagógica para subsidiar as formações continuadas à luz da lei nº 

10.639/03. Temos um aporte teórico em comum, do pesquisador Munanga (2006), 

cujos sujeitos da pesquisa foram as gestoras, uma coordenadora pedagógica e três 

docentes. Lira, em todos os momentos, deixa explícito que a coordenadora pedagógica é 

a peça fundamental na formação dos docentes, compreendendo a escola de forma 

coletiva e participativa. Compactuamos com a afirmação da pesquisadora à luz das 

reflexões de Almeida e Placco (2013), que entendem que o (a) coordenador (a) 

pedagógico (a), no espaço escolar, é um articulador, formador e transformador e tem a 

tarefa de buscar ações participativas do grupo. 

Camila Mirella Barbosa Raia de Oliveira (2019), na dissertação 

Interculturalidade, concepções e  reflexões para a educação das relações étnico-

raciais, ao observar um grupo docentes, verifica que essas profissionais não 

compreendiam devidamente as questões referentes à interculturalidade e às relações 

étnico-raciais. Em seu processo de pesquisa, percebe, por meio de entrevistas, 

questionários e observações de campo, certo despreparo por parte das professoras em 

relação a tais conceitos. Indaga-se, portanto, de que modo ensinariam as crianças 

satisfatoriamente. Diante disso, Oliveira cria grupos em formato de oficina visando o 

aprofundamento didático-pedagógico frente aos conceitos e práticas antirracistas. Com 

o tempo, as educadoras percebem que a formação em serviço interfere grandemente no 

processo de ensino e aprendizagem entre as professoras e as crianças. Finalmente, a 



47 
 

pesquisadora levanta um repertório de documentos voltado às professoras, criando sites 

com sugestões de livros, projetos e práticas docentes. Cria-se também um perfil no 

Instagram para fomentar a temática. Ao nos depararmos com esse estudo, percebemos 

um ciclo virtuoso em torno dos saberes sobre as relações étnico-raciais, que consiste em 

relacionar essa temática a ações de naturezas diversas, de modo que as professoras, a 

partir da escuta das manifestações das crianças, usufruem de novas descobertas 

históricas, culturais e étnicas sobre as populações afro-brasileiras. Evidencia-se, enfim, 

que ambos, professores e crianças, podem aprender, são sujeitos aprendentes, como diz 

Paulo Freire (2023). 

Destacamos também a pesquisa de Heloísa Helena da Costa (2019), de título 

Relações étnico-raciais e educação: em pauta de formação de professores (as). 

Relacionando-se ao tema central de nosso trabalho – a formação de professores  a 

autora analisa os impactos de um curso de especialização sobre os estudos afro-

brasileiros e indígenas ministrado pelo NEABI na Universidade Federal de Ouro Preto,  

no período de 2014 a 2016, em parceria com a SERPPIR/MEC. A pesquisa pretende 

discutir sobre como foram construídos os cursos de formação continuada de professores 

da educação básica voltados para a temática das relações étnico-raciais. Mencionamos 

essa obra também com a intenção de evidenciar as iniciativas bem-sucedidas de 

formação continuada para professores (as) já existentes, mostrando que algumas 

universidades têm se atualizado e ampliado seus horizontes, desconstruindo e ofertando 

novas narrativas, alternativas ao olhar eurocentrado e seus equívocos sobre as histórias e 

culturas dos povos africanos e indígenas.  

A nossa pesquisa se entrelaça com esse pensamento, enfatizando a importância 

da formação inicial nas universidades, com bom embasamento e boas problematizações 

e práticas ligadas à desconstrução social, no sentido de que a sociabilidade 

historicamente construída primou por negativar as populações africanas e indígenas. 

Desse modo, com uma boa formação logo no início de sua jornada o (a) educador (a) se 

tornará também um (a) pesquisador (a) de seu próprio fazer e, ao longo de sua formação 

continuada, se constituirá como um educador antirracista. Muitas práticas potentes farão 

parte do seu processo, e ele (a) poderá dar continuidade aos estudos por meio de 

formações nos interiores das escolas e nos cursos de pós-graduação existentes em 

diversas universidades. Atualmente, na PMSP, é muito incentivada a formação 

continuada no plano de carreira dos professores, sendo atrelada ao aumento dos salários 

e à evolução na carreira municipal. Somando-se todas as especializações, cursos, 



48 
 

formações etc., existem normas especificas e regras para cada certificado. Cada curso 

tem uma pontuação própria e o servidor evolui na carreira do magistério, o que por sua 

vez resulta em aumento de salário. Assim, o (a) professor (a) é incentivado (a) a 

continuar estudando e pesquisando. 

Chegamos à pesquisa de Djalma Lopes Góes (2017), com a temática Ações 

afirmativas e ação pedagógica na educação: a aplicação da lei 10.639/2003 na sala de 

aula, que nos provoca a refletir para compreendermos o porquê da não implementação 

da legislação de forma efetiva e qualitativa. Essa dissertação é uma das mais 

importantes para dialogar com o nosso trabalho, pois traz aspectos históricos da 

alteração do artigo 26 da LDB nº 9.394/96 para a inclusão da temática história e cultura 

afro-brasileira no currículo da educação básica, à luz da lei n º  10.639/03, articulada 

com seus pareceres e diretrizes. Numa pesquisa inspiradora, o autor analisa os 

impactos da mencionada lei, que, à época, completava 14 anos de implementação. Em 

2025, com 22 anos de vigência da legislação, podemos comemorá-la ou continuamos 

negligenciando esse aparato jurídico, cujas diretrizes ainda não se realizam de forma 

contínua e sistemática nos espaços educativos junto ao currículo e aos PPPs das 

unidades? Temos clareza de que houve muitos avanços, mas também é verdade, por 

exemplo, que muitos (as) docentes sequer sabem que a lei não é facultativa e sim 

obrigatória.. Como servidores municipais, não podemos alegar desconhecimento das 

leis porque todos têm clareza sobre as legislações vigentes. Os (as) educadores (as) e 

gestores (as) precisam tomar consciência da temática, que vai além das datas 

comemorativas e das disciplinas de história e artes. Um dos caminhos possíveis para 

fortalecer as práticas pedagógicas seria articulá-las com os saberes civilizatórios, como 

uma cosmovisão, um jeito de se relacionar, conviver, experienciar com o mundo, uma 

outra forma de viver em sociedade. Como relata Azoilda Loretto da Trindade (2024), 

em seu artigo “Saberes civilizatórios ancestrais para educação infantil”, temos que 

pensar em outra forma de fazer educação, começando pela descolonização do currículo, 

como propõe o estudo de Góes (2024). 

Em seu referencial teórico embasado nas concepções de Paulo Freire sobre o 

conceito de conscientização, Góes afirma que a devida implementação da legislação por 

parte das professoras consultadas em sua pesquisa acontece de forma intencional, de 

acordo com a consciência ética, política, pedagógica das próprias educadoras, que 

sabiam da importância da legislação na vida cultural, identitária e social dos educandos. 



49 
 

A dissertação de Juliana Patrícia Lima Teixeira (2019), O coordenador 

pedagógico e seu papel articulador, formador e transformador na implementação da 

Lei 10.639/03, possibilidades e desafios, também se articula intimamente com as nossas 

reflexões, evidenciando o papel do (a) coordenador (a) pedagógico (a) como o ator que 

implementará em seu grupo determinada política pública. Não que tal função caiba 

somente à coordenação, mas, com efeito, uma de suas atribuições mais importantes é a 

promoção da formação dos professores e o acompanhamento da aprendizagem das 

crianças, cabendo, nisso, uma articulação com as legislações vigente, o PPP da unidade 

e as práticas docentes. Teixeira realizou a sua pesquisa em interação com seis 

coordenadoras da PMSP, que apresentaram muitas lacunas em sua formação inicial e 

relataram alguns desafios para trabalhar a temática junto aos professores. Assim, 

percebemos que os horários coletivos, os momentos formativos e o cotidiano da escola 

precisam se descolonizar para naturalizar as práticas antirracistas de forma natural e 

contínua. Se os conteúdos aparecerem cotidianamente como tema transversal e 

curricular, as necessidades formativas vão aparecendo de modo natural, e as professoras 

resistentes terão que também ser autoras e protagonistas do seu fazer junto às crianças. 

Mencionemos a última das doze pesquisas selecionadas, de Moacir Silva de 

Castro (2015), intitulada Educação para as relações étnico-raciais, concepções e 

práticas de professores da educação infantil. Esse trabalho analisa as concepções e 

práticas que sustentam as ações de três educadoras das infâncias na perspectiva das 

relações étnico-raciais, com crianças de quatro e cinco anos, no interior de São Paulo. 

Foram realizados oito encontros formativos, centrados na escola, sobre o tema da 

diversidade étnico-racial. Ao longo das formações, percebeu-se que as educadoras 

paulatinamente saíam do senso comum, mostrando-se seguras sobre os novos conceitos 

aprendidos e, a partir desse exemplo, o pesquisador reforça que a formação continuada 

feita de forma planejada e com intencionalidade corrobora as práticas antirracistas. Esse 

trabalho ilustra como, desde a implementação da lei nº 10.639/03, o Movimento Negro 

Unificado, junto à sociedade civil organizada, vem impulsionando a sociedade para os 

reparos históricos em diversos setores, tornando a educação um dos caminhos para a 

mudança e transformação da estrutura racista. Evidentemente, o trabalho de Castro 

coaduna com o nosso projeto, que também está focado na formação continuada dos 

professores. Percebemos que o autor enfatizou que as transformações foram 

acontecendo devido às sensibilizações realizadas e, nesse sentido, cabe destacar que não 

é possível prática sem teoria, pois ambas dialogam utilizando a reflexão constante para a 



50 
 

transformação das ações. Assim, fica evidente que não basta criar legislação, mas é 

preciso promover também o acompanhamento, as estratégias metodológicas, a formação 

sistemática e continuada no interior das unidades, estimulando a frequente reflexão das 

professoras sobre suas próprias práticas, enquanto pesquisadoras, autoras e construtoras 

de seus próprios saberes. 

 

1.2  Paulo Freire e a práxis político-pedagógica na infância 
 

“Tem que ter jongueiro novo olê lê, pois o jongo não pode acabar, 

a cada jongueiro novo que nasce olê lê, é um sol pronto para raiar” 

Trecho de “Jongueiro novo” (Comunidade Jongo Dito Ribeiro, 2019) 

 

 

Neste capítulo, resgataremos algumas ideias importantes de Paulo Freire (1921-

1997), sobretudo alguns conceitos que o pensador apresenta nas obras Pedagogia da 

autonomia (2023), Pedagogia da indignação (2000) e Educação como prática de 

liberdade (1975). Articularemos suas reflexões com as questões do racismo estrutural 

pensando nas infâncias negras nos espaços educativos da periferia de São Paulo. 

Ao retomar tais obras, me vem à lembrança o meu tempo de estudante no curso 

de Pedagogia, período em que me debrucei sobre os pensamentos do educador Paulo 

Freire e pude compreendê-los mais devidamente. Agora, durante a pesquisa de 

mestrado, revendo os seus escritos, percebo que, desde há muito, a escola primária 

tende a refletir uma educação bancária, pautada na memorização, no controle excessivo 

dos corpos, uma educação que não respeita o pluralismo de ideias e nem a 

individualidade e singularidade dos sujeitos, muito menos o pensamento crítico-

participativo-reflexivo. Essa constatação me faz refletir que muitas marcas dessa 

educação permeiam nossos corpos e mentes e permanecem atualmente. Percebemos que 

a estrutura escolar é muito complexa e difícil de ser rompida. Em alguns aspectos, o 

cenário escolar continua o mesmo; em algumas modalidades de ensino, o professor 

ainda continua sendo o único informante do grupo, com aulas que não dialogam com a 

realidade concreta do sujeito. 

Nesse sentido, neste momento da minha vida, sendo fruto da educação pública e 

bancária, faço a seguinte reflexão: passei pela escola enquanto estudante, como 

professora e, agora, como formadora de professores, na função de coordenadora 

pedagógica, percebo o quanto a escola, por meio do projeto de Paulo Freire e das 

pessoas que amam o ofício pedagógico, pode mudar a vida do ser humano. Percebo o 



51 
 

quanto as ideias desse pensador ultrapassaram o tempo e o quanto ele já nos apontava 

caminhos de respeito aos saberes diversos, até os das crianças. Em seus escritos, Freire 

já afirmava que a educação é um processo de fazer-se junto e não de forma autoritária 

de cima para baixo. Os documentos institucionalizados, como o Referencial curricular 

nacional para educação infantil (Brasil, 1998), as Diretrizes Curriculares de 

Educação Infantil (1999) e até mesmo a Base Nacional Comum Curricular de 

Educação Infantil (2010) já partem das ideias do educador Paulo Freire sobre a 

importância de se respeitar e ouvir as crianças, incentivando nos profissionais da 

educação infantil a formação de uma postura de criticidade. Os documentos 

recomendam que os profissionais das infâncias não deem aula de modo mecanizado e 

sim com propostas que incentivem as experiências, as investigações, o pensamento 

crítico, investigativo e reflexivo por parte das crianças e bebês. A partir das legislações 

embasadas por essas concepções,  as crianças  e os  bebês  podem desenvolver 

uma postura mais participativa, sendo também produtores de cultura e não meros 

reprodutores de saberes. Vemos que a educação infantil, juntamente aos seus 

pesquisadores sobre as infâncias, tem muito a ensinar para as demais modalidades de 

ensino. 

O referencial curricular para a educação infantil (Brasil, 1998, p. 27) defende 

uma educação democrática e transformadora da realidade, que objetiva a formação de 

cidadãos críticos, criando condições para o desenvolvimento integral de todas as 

crianças. O documento afirma que a criança, como todo ser humano, é um sujeito social 

e histórico e faz parte de uma organzação familiar que está inserida em uma sociedade, 

com uma determinada cultura, em um determinado momento histórico. É 

profundamente marcada pelo meio social em que se desenvolve, mas também pode 

marcá-lo. A criança tem na família, biológica ou não, um ponto de referência 

fundamental, apesar da multiplicidade de interações que estabelece com outras 

instituições sociais. As crianças e bebês possuem uma natureza singular, que as 

caracteriza como seres que pensam o mundo de um jeito próprio, nas interações que 

estabelecem, desde cedo, com as pessoas que são próximas e com o meio que as cerca. 

Elas revelam um esforço para compreender o mundo em que vivem, nas relações 

contraditórias que presenciam e, por meio de brincadeiras, explicitam as condições de 

vida a que estão submetidas, bem como seus anseios e desejos. O referencial curricular 

menciona como as crianças e bebês constroem saberes e, mesmo pequeninas, produzem 

e vivenciam a cultura. Nesse sentido, diz que: 



52 
 

 

No processo de construção de conhecimentos, as crianças e bebês, se 

utilizam das mais diferentes linguagens e exercem a capacidade que possuem 

de terem ideias e hipóteses originais a partir das interações que estabelecem 

com as outras pessoas e com o meio em que vivem. O conhecimento não se 

constitui em cópia da realidade, mas sim fruto de um intenso trabalho de 

criação, significação e ressignificação (RCN, 1998, p. 27). 

 

 

Já as Diretrizes Ccurriculares Nacionais para a Educação Infanti 2009, que 

visam estabelecer bases comuns nacionais para a educação infantil, minimizam o atual 

distanciamento existente entre as diretrizes e a sala de aula. Articulada com a LDB 

9394/96 (Brasil, 1966) e dialogando com o ECA Lei 8.069/90, a Declaração Universal 

dos Direitos Humanos e o Conselho Nacional de Educação (1997), iniciaram a 

produção de orientações normativas nacionais, visando a implementação da educação 

básica, na qual a educação infantil é a primeira etapa. Compreendendo que a educação é 

um direito tão individual quanto coletivo, o que implica considerar o seu poder de 

habilitar para o exercício de outros direitos e para potencializar o ser humano como 

cidadão pleno, esse valioso documento reforça que: 

 

A escola, face às exigências da educação básica, precisa ser reinventada, 

priorizar processos capazes de gerar sujeitos inventivos, participativos, 

cooperativos, preparados para diversificadas inserções sociais, políticas e 

culturais, laborais e, ao mesmo tempo, capazes de intervir e problematizar as 

formas de produção da sociedade e da vida [...], na sua relação com os 

objetivos constitucionais de projeto de nação, fundamentando-se na 

cidadania e na dignidade das pessoas, o que implica igualdade, liberdade, 

pluralidade, diversidade, respeito, justiça social, solidariedade e 

sustentabilidade. (DCN, 1999, p.18). 

 

Notamos que as legislações dialogam fielmente com as ideias do nosso defensor 

da educação Paulo Freire no que se refere a dialogar com os saberes dos educandos, 

levando-os a posicionamentos críticos frente à sua realidade cultural e social. Veremos 

que a política educacional mais atualizada trata do papel da educação infantil e de sua 

finalidade na vida dos sujeitos em desenvolvimento na Base Nacional Comum 

Curricular (2017) – BNCC –, um documento normativo articulado com a LDB (Brasil, 

1996) e com as Diretrizes Curriculares da Educação. A BNCC - BRASIL, p. 23 (2018): 

Define-se como um documento com um conjunto de aprendizagens 

essenciais que todos os educandos devem desenvolver ao longo das etapas e 

modalidades de ensino. Seu principal objetivo é ser a mediadora da qualidade 

da educação no país. Está pautada por principios éticos, estéticos, políticos e 

pedagógicos que visam à formação integral e à construção de uma sociedade 

mais justa, democrática e inclusiva. Seu foco está nas competências. Seu 

texto indica que as decisões pedagógicas devem estar voltadas para o 



53 
 

desenvolvimento de competências por meio de intenções pedagógicas bem 

claras relativas ao que as crianças e os educandos devem aprender. Os eixos 

estruturantes de suas diretrizes são as interações e as brincadeiras, 

experiências pelas quais as crianças podem construir e apropriar-se de 

conhecimentos por meio de suas ações e interações com seus pares e com os 

adultos, numa postura que possibilita tanto a aprendizagem quanto o 

desenvolvimento e a socialização. 

 

O foco da educação infantil se dá nos direitos de aprendizagem e 

desenvolvimento. As crianças devem aprender em situações que as convidem a 

vivenciar papéis ativos, sendo provocadas a resolver situações-problema nas quais 

possam construir significados sobre si, sobre os outros e sobre o mundo, em seus 

aspectos social e natural. Os direitos de aprendizagem (direito de conviver, de brincar, 

de participar, de explorar, de se expressar, de se conhecer) serão as molas propulsoras 

das situações de aprendizagem , que serão intencionais, planejadas para garantir que as 

crianças vivam as suas infâncias de forma integral e contextualizada. Para isso, o 

documento parte do seguinte princípio: 

 

Esta concepção de criança  enquanto é um ser que observa, questiona, levanta 

hipóteses, conclui, faz julgamentos e assimila valores e que constrói 

conhecimentos e se apropria dos saberes sistematizados, por meio da ação e 

nas interações com o mundo físico e social. Não deve resultar no 

confinamento dessas aprendizagens a um processo de desenvolvimento 

espontâneo, ao contrário, impõe a necessidade de imprimir intencionalidade 

pedagógica (BRASIL, 2017, p. 40). 

 

Não deixamos de perceber que a BNCC também contempla, infelizmente, uma 

visão empresarial relativa às competências que as crianças precisam adquirir para viver 

em sociedade. Entretanto, paralelamente a ao conceito de competências, que soa como 

uma mera educação para o mercado de trabalho, o documento coloca os saberes que as 

crianças adquiriram nos espaços educativos como direitos de aprendizagem. Com isso 

em vista, reiteramos as ideias de Paulo Freire, uma vez que ele também acreditava que 

todas as crianças e educandos que entrassem nas escolas tinham o direito de aprender 

com qualidade, para dialogar e atuar de forma cidadã fora da escola, tendo a educação 

como prática de liberdade. 

Em Paulo Freire e a educação das crianças: infâncias e cidadania, os 

organizadores Jason Ferreira Mafra e Marta Regina Paulo da Silva (2022, p. 27) 

reforçam que Paulo Freire não fazia nenhuma referência direta à educação infantil. 

Contudo, isso não significa que as infâncias estejam ausentes das preocupações de 

Freire e, no mais, sabe-se que, nas décadas de 1950 a 1970, a educação das infâncias 



54 
 

fora das famílias não era sequer uma grande preocupação na América Latina. Em suas 

primeiras publicações, Freire procurava discutir certas questões emergentes, 

principalmente aquelas que diziam respeito à alfabetização da população adulta. 

Nesse mesmo livro, os autores Adilson de Ângelo e Aline Helena Mafra Rebelo 

(2022 p. 28) apresentam uma reflexão sobre Freire no encontro com a temática das 

infâncias. Eles apontam que, no livro Pedagogia da esperança, conta-se 58 ocorrências 

de palavras como “ crianças”, “meninas”, “meninos”, “infâncias” e “educação infantil”. 

Nessa obra, especificamente, os autores perceberam uma atenção maior à educação 

infantil, contextualizando-a no universo freiriano (Ângelo; Rebelo, 2022, p. 35). O 

pensamento de Freire contribui para a consolidação de uma pedagogia da infância 

preocupada com as demandas da criança, numa alternativa centrada nos saberes locais 

e de cada território, cujo ponto de partida é a concepção de criança em situação, ou seja, 

uma criança histórica, social e culturalmente situada. Uma pedagogia da infância que se 

posiciona criticamente sobre as relações de poder que constituem as desigualdades que 

as crianças, desde bebês, vivenciam. 

Os autores Ângelo e Rebelo (2022, p. 38) em seus artigos no livro: Paulo Freire 

e as Educação das Crianças, infâncias  e cidadania, apontam que a ideia de infância 

pode ser assumida como um tempo contrário àquele que coíbe o sujeito humano na sua 

singularidade, negando a sua implicação na abertura ao novo, ao conhecimento a ser 

construído, repartido, reinventado. Em vez disso, com Paulo Freire é possível afirmar a 

infância como um espaço e um tempo biológico e cultural, propício à experimentação, à 

curiosidade indagadora, à busca de uma consciência que o inscreva no movimento 

permanente de alicerçar a esperança (...) Podemos dizer que a infância confirma o 

pensamento de Freire (2023, p. 25)  de que o ser humano está “programado”, mas, para 

aprender. 

A partir dessas reflexões, comungamos com as ideias de Paulo Freire (2023, p. 

45), que nos colocam como sujeitos em desenvolvimento, inacabados nas relações 

sociais e culturais. Desde bebês, vamos nos constituindo enquanto sujeitos históricos. 

Nas interações, descobertas e experiências diversas do cotidiano vamos transformando a 

nossa realidade e o território que nos cerca, vamos errando e aprendendo. É um ciclo 

que não se encerra. Relacionarmos os pensam em seentos de Freire com a infância é 

primordial para pensar em outro mundo possível, dialógico, reflexivo, emancipatório, 

que respeite todos os sujeitos, principalmente as crianças e bebês, que também foram e 

são inferiorizados por muitos adultos e por uma sociedade adultocêntrica. Já temos 



55 
 

muitas legislações e concepções consolidadas, e já percebemos outros olhares sobre a 

primeira etapa da educação básica, e é por meio dela que deslumbramos ações contra o 

racismo, preconceitos, bullying e intolerância de um modo geral, bem como contra uma 

educação passiva. 

A partir das legislações vigentes, nos deparamos com muitas contradições e 

equívocos nos processos educativos da educação infantil. Sabemos que entre a teoria e 

a prática há um distaciamento notável e, mesmo que as legislações comunguem dos 

mesmos interesses visando a um sujeito em desenvolvimento, como um sujeito que 

possui saberes e culturas, infelizmente a prática ainda não acontece dessa forma, 

principalmente em se tratando da consolidação de uma educação antirracista para as 

crianças pequenas e bem pequenas. No entanto, sabemos que é na educação infantil 

que tudo começa, com os processos de construção da identidade dos sujeitos, o 

processo dos saberes morais, sociais e culturais que vão sendo apresentados para as 

crianças e bebês de uma forma já ideologicamente estruturada. Se desde a educação 

infantil as crianças são educadas para a passividade, os anos posteriores agravarão esse 

fato. 

Acreditamos que a educação para a liberdade precisa iniciar de forma 

intencional e assertiva, com a inserção das crianças pequenas nos espaços educativos. 

Se elas forem desassistidas em seus direitos e valores, os efeitos causados em sua auto-

imagem e personalidade serão irreversíveis. Sabemos que a lei nº 10.639/03 ainda não é 

efetivada na educação brasileira como um todo e, infelizmente, na educação infantil não 

é diferente. Vemos muitos trabalhos que reproduzem conceitos da ideologia dominante. 

Temos que nos posicionar sobre o trabalho da educação antirracista de forma contínua, 

contextualizada e permanente dentro dos espaços dos CEIs. O estado democrático de 

direito deve prevalecer, e não os interesses dos dominantes e opressores, sendo 

primordial incluir e envolver as famílias na construção de outra escola possível. 

O primeiro capítulo desta dissertação não poderia ser diferente. Iniciaremos e 

dialogaremos com as ideias de Paulo Freire, retomando alguns conceitos cruciais que 

pautarão as nossas análises posteriores. Sabemos que ele é um dos precursores da 

pedagogia crítica, pois entendemos, a partir de suas obras e reflexões, que os 

oprimidos,  mesmo sendo a grande maioria da população, ainda não conseguiram furar 

e sair da bolha ideológica dominante – estruturas que moldam práticas, pensamentos e 

ações ao longo da história pós diáspora. Entretanto, o autor nos traz lucidez sobre 

porque isso acontece. Indo além, ele apresenta, de forma muito assertiva, o poder da 



56 
 

educação para perfurar esse entrave. Articularemos as inquietações de Paulo Freire com 

o papel dos (as) profissionais das infâncias, reponsáveis por oportunizar e criar boas 

situações de aprendizagem para bebês e crianças, a despeito da estrutura racista que os 

cerca, garantindo que eles e elas adquiram saberes ancestrais que potencializem sua 

autoestima e autoimagem. Vale notar que, em nossa realidade, a maioria das crianças 

são filhas e netas dos oprimidos e escravizados, o que faz com que devamos, mesmo 

que em dose homeopáticas, modificar e romper com as estruturas racistas das classes 

dominates, tendo como propósito pensar em estratégias emancipatórias, 

preferencialmente a partir dos saberes ancestrais que permeiam a cultura infantil, como 

a música, a arte, a dança, a oralidade, a circularidade, a corporeidade e todos os 

saberes historicamente silenciados das culturas africanas e indígenas. 

Como afirma a pesquisadora Azoilda Loretto Trindade (2006, p. 30) no artigo 

“Valores civilizatórios da cultura africana na educação infantil”, a criança precisa gozar 

de proteção contra atos que possam suscitar discriminação racial, religiosa ou de 

quaisquer naturezas. Esse ser em desenvolvimento precisa criar-se em um ambiente de 

compreensão, de tolerância, de amizade entre os povos, de paz e de fraternidade 

universal e em plena consciência de que seu esforço e aptidão devem ser postos a 

serviço de seus semelhantes, o que, ademais, coaduna com os valores adotados pelas 

Organização das Nações Unidas em 20 de novembro de 1959. 

Cabe lembrar que Paulo Freire foi secretário de educação da cidade de São 

Paulo na gestão da prefeita Luiza Erundina. Ele assumiu esse cargo de janeiro de 1989 a 

1991, período em que foi implementado o melhor plano de carreira da América Latina, 

qualificando os servidores municipais e investindo na formação dos professores da rede 

municipal de educação São Paulo. Freire propunha para as suas equipes de trabalho que 

realizassem uma administração fundamentalmente democrática e justa. Não havia nesse 

contexto a intenção de impor ideias, teorias e métodos, mas o intuito de lutar, paciente e 

impacientemente, por uma educação como prática de liberdade. 

Entre as suas várias propostas para a educação municipal, Freire tinha como 

objetivo que os filhos dos trabalhadores encontrassem na escola os meios para uma 

autoemancipação intelectual, independente dos valores das classes dominantes. A escola 

não podia ser apenas um espaço físico e sim ter um clima de trabalho, ser um espaço de 

organização política, um centro de debates e ideias no qual as organizações populares 

sistematizassem a sua própria experiência. 



57 
 

No artigo “A gestão de Paulo Freire frente à Secretaria Municipal de Educação 

de São Paulo”, a escritora Dalva Souza Santos (2014, p.27) enfatiza que 

 

Muitas ações foram realizadas com o intuito de valorizar o magistério e os 

demais funcionários da rede municipal, como consta na Lei Municipal nº 

11.229/92 – tinham como foco concursos públicos para professores, diretores 

e coordenadores pedagógicos, formação das equipes das escolas e 
organização dos horários de formação permanente, jornada de trabalho dos 

professores, organizadas da seguinte forma: jornada de tempo parcial – JTP –

, abrangendo 20 horas semanais, jornada de tempo integral – JTI –, 

correspondendo a 30 horas semanais, das quais 2/3 era com atividades 

docentes e 1/3 com atividades extraclasse. Segundo o artigo 54 da Lei 

11.229/92 [...], nessa jornada, garantia-se a formação permanente por meio de 

projetos. E por fim,  o plano de carreira para o funcionalismo da educação 

municipal. 

 

Em Pedagogia do oprimido (1987) e Pedagogia da autonomia (2023), Freire 

aponta que, ao se olhar para a nossa realidade educacional, nota-se que muitas situações 

complexas permanecem desde as décadas de 1970 e 1980. Já em Pedagogia da 

autonomia, Freire (2023, p. 40) afirma que: 

 

A formação permanente dos professores, o momento fundamental é o da 

reflexão crítica sobre a prática. É pensando criticamente a prática de hoje ou 

de ontem que se pode melhorar a próxima prática. O próprio discurso teórico, 

necessário à reflexão crítica, tem de ser de tal modo concreto que quase se 

confunda com a prática. 

 

 

Atualmente, Paulo Freire é admirado por muitos, em diversos meios. 

Encontramos muitas epígrafes e frases de impacto de autoria do pensador sendo usadas 

em documentos escolares e figurando em muros de escolas municipais. Paralelamente, 

foi construída uma outra imagem sobre ele, calcada sob uma mística, um agregado 

ideológico sobre os pensamentos freirianos, predominantemente crítico às suas ideias. 

Sabemos que tal visão costuma ser bem distorcidas e que se faz necessário compreender 

de forma intensa as suas obras e os desdobramentos delas no cotidiano da prática 

educacional brasileira. Cabe ressaltar que Paulo Freire era marxista, de uma linha 

ideológica de pensamento crítico-reflexivo, e viveu o período da ditadura com posições 

contrárias a toda forma de opressão. Isso por si só já explica o outro lado da moeda e 

justifica porque muitos opressores construíram uma imagem negativa a seu respeito, 

sendo ele um intelectual provocativo, ativamente contrário à alienação e opressão das 

massas. 



58 
 

Em muitas de suas obras, Freire evidencia que educar é um ato político porque 

tal ato consiste na tomada de consciência do papel social do sujeito, que é sempre 

complexo e contraditório. No processo educativo, percebemos que a nossa sociedade 

sempre esteve dividida entre os opressores e os oprimidos. Nas palavras do pensador 

(2023, p. 100): 

 

Não posso ser professor se não percebo cada vez melhor que, por não poder 
ser neutra, minha prática exige de mim uma definição. Uma tomada de 

posição, decisão, ruptura, exige de mim que escolha entre isto e aquilo, não 

posso ser professor a favor de quem quer que seja e a favor de não importa o 

quê. Não posso ser professor a favor simplesmente do homem ou da 

humanidade. [...] sou professor a favor da decência contra o despudor, a favor 

da liberdade contra o autoritarismo, da autoridade ontra a licenciosidade, da 

democracia contra a ditadura de direita ou esquerda, sou professor a favor da 

luta constante contra qualquer forma de discriminação, contra a dominação 

econômica dos indivíduos ou das classes sociais. Sou professor contra a 

ordem capitalista vigente que inventou esta aberração, a miséria na fartura. 

Sou professor a favor da esperança que me anima apesar de tudo. 

 

Ao ler seus escritos, entendemos que não podemos ficar neutros se pretendemos  

realizar a educação enquanto uma prática de liberdade. Freire coloca o ambiente 

educativo como um espaço importante para se pensar uma outra sociedade possível. A 

pesquisadora, escritora e feminista bell hooks (2017) se inspirou nas ideias de Paulo 

Freire em seu livro Ensinando a transgredir: a educação como prática de liberdade. A 

autora (2017, p. 15) reafirma o papel da educação como promotora de cultura e saberes, 

num sentido contrário à alienação social e cultural. hooks relata que, a descoberta da 

obra de Freire marcou o seu primeiro contato com a pedagogia crítica. Em seus escritos, 

hooks encontrou um mentor, um guia, alguém que entendia que o aprendizado poderia 

ser libertador. Com essa leitura, a autora pôde compreender a educação que recebeu nas 

escolas exclusivas para pessoas negras do sul dos EUA, e como isso havia lhe 

fortalecido. bell hooks começou a desenvolver um modelo para a sua própria prática 

pedagógica. Não teve dificuldade em aplicar os pensamentos e comportamentos 

freirianos, ao mesmo tempo que ela usava seus paradigmas pedagógicos para criticar as 

limitações nas salas de aula feministas. hooks, a esta altura, ainda não conhecia Paulo 

Freire pessoalmente, porém suas concepções lhe ajudavam a compreender que a 

educação, enquanto prática de liberdade, era o caminho necessário e urgente para a 

emancipação dos seus. 

Hooks aponta que a sala de aula deveria ser um lugar de entusiasmo e não de 

tédio, concepção que comungava com Freire quando ele dizia que aprender deveria ser 



59 
 

empolgante, divertido, que os alunos deveriam ser ouvidos em suas particularidades 

individuais. A autora reforça que 

 

Para começar, o professor precisa valorizar de verdade a presença de cada 

um, precisa reconhecer permanentemente que todos influenciam a dinâmica 

da sala de aula e que todos podem contribuir. Usada de modo construtivo, ela 

promove a capacidade de qualquer turma de criar uma comunidade aberta ao 

aprendizado (hooks, 2017, p. 18). 

 

No livro Pedagogia do oprimido (1987), Freire nos provoca a pensar no papel da 

escola, mostrando que o seu currículo, junto ao seu projeto político pedagógico, pode 

ser transformador ou alienante, promovendo mudanças nos comportamentos de quem a 

frequenta. Nessa obra, o autor evidencia que a escola precisa tomar partido sobre o seu 

papel político, pedagógico e ético frente às demandas sociais. Os discentes que a 

frequentam precisam se conscientizar e tentar mudar a sua realidade coletivamente, 

refletindo sobre o mundo que os cerca, o que implica uma abordagem oposta à da 

educação bancária, que não favorece mudanças, críticas e posturas políticas contra uma 

cultura altamente repressora, injusta, violenta e racista. Em Educação como prática de 

liberdade, Freire menciona que 

 

A educação das massas se faz, assim, como algo absolutamente fundamental 

entre nós, a educação que, desvestida da roupagem alienada e alienante,seja 

uma força de mudança e de libertação à opção, por isto, teria também uma 

educação para a domesticação, para alienação, e uma educação para a 

liberdade, educação para o homem-objeto ou educação para o homem sujeito. 

(1975,  p. 44). 

 

Outra questão importante que percebemos nessa mesma obra se refere ao 

processo de humanização, isto é, à capacidade do homem de construir, transformar, 

viver e socializar e, ainda, de conviver harmoniosamente diante de tantas adversidades. 

O autor defende uma construção coletiva de mundo porque, infelizmente, o próprio 

homem desumaniza o outro. O opressor transforma o outro em objeto, em coisa, para 

poder exercer a sua função de opressor, daquele que domina, que escraviza o outro 

homem e que nega o diálogo. Entretanto, o próprio opressor se esquece de que, ao fazê-

lo, nega-se a si mesmo. Para Paulo Freire, o opressor também se desumaniza. A marca 

da opressão é quando um ser transforma o outro em objeto, tornando-o dependente do 

opressor, tornando-o um escravo. Em suma, o opressor mantém o oprimido em uma 

situação de submissão tomando a sua consciência. 



60 
 

Os opressores criam nos oprimidos um sentimento de incapacidade, como se as 

situações não pudessem ser mudadas. Muitas vezes as opressões colocam a imagem do 

opressor dentro da consciência dos oprimidos, pois, desta forma, ele consegue que os 

oprimidos vivam conforme a sua vontade. Os oprimidos passam a ter medo de ser 

livres, como se a liberdade fosse uma situação ruim. Desse modo, cria-se todo um 

discurso, uma situação utilizando-se da linguagem, da cultura, para estabelecer uma 

narrativa dominante que define o que é “natural”. O oprimido é ensinado a não 

questionar, a não se impor, não refletir, não discutir e, assim, passa a acreditar que a sua 

situação de oprimido sempre foi e sempre será como é. 

Em Pedagogia da indignação, Freire (2000, p. 43) comenta que: 

 

Uma das primordiais tarefas da pedagogia crítica radical libertadora é 

trabalhar a legitimidade do sonho ético-político da superação da realidade 
injusta. É trabalhar a genuinidade desta luta e a possibilidade de mudar, vale 

dizer, é trabalhar contra a força da ideologia fatalista dominante, que estimula 

a imobilidade dos oprimidos e a sua acomodação à realidade injusta, 

necessária ao movimento dos dominadores. É defender uma prática docente 

em que o ensino rigoroso dos conteúdos jamais se faça de forma fria, 

mecânica e mentirosamente neutra. 

 

Atualmente percebemos que os meios de comunicação exercem um poder de 

colaborar com os opressores, ditando como as pessoas devem se comportar. Muitas 

vezes os oprimidos não se sentem à vontade para dizer ou fazer o que desejam, tomados 

por um sentimento de inferioridade. Está claro que o opressor sabe da sua postura de 

opressor e finge ser generoso com o oprimido, mas nunca o liberta da sua opressão, 

consumando um trabalho alienante que mantém os seus privilégios. Ainda sobre esse 

assunto, diz Freire, em Pedagogia da indignação (2000, p. 42): 

 

É por isto que o educador progressista, capaz e sério, não apenas deve ensinar 

bem sua disciplina, mas desafiar o educando a pensar criticamente a realidade 

social. E por isto, ao ensinar com seriedade e rigor sua disciplina, o educador 

progressista não pode acomodar-se desistente da luta vencido pelo discurso 
fatalista que aponta como única saída histórica hoje a aceitação, tida como 

expressão da mente moderna. Ao ensinar com seriedade e rigor sua 

disciplina, o educador progressista não pode acomodar-se, desistente da luta.  

 

Paulo Freire escreve para os oprimidos e não para os opressores. Não faz uma 

leitura insensível da realidade, mas impulsiona o oprimido a buscar e construir uma 

nova sociedade conjunta e coletivamente, no sentido de compreender o seu papel na 

sociedade e construir condições para modificá-la. A função dos oprimidos é não se 

tornarem opressores, porque a luta deve ser pela destruição das relações de opressão. 



61 
 

Em uma sociedade racializada, em que observamos quem são os opressores e 

quem são os oprimidos, somente os oprimidos poderão reverter esta lógica, pois os 

opressores se alimentam deste sistema e são privilegiados por ele. Deste modo, existe 

uma estrutura que nos faz pensar que tudo sempre foi e será assim. Por isto, Paulo Freire 

nos chama a atenção, enquanto profissionais da educação, reafirmando que a educação 

não pode responder aos ideais dos opressores e sim combatê-los. Rejeitar todas as 

formas  de  educação bancária,  sendo que é uma  lógica de depositar conhecimentos e 

não de construir, mediar, junto com as crianças e bebês. 

A educação bancária, criticada por Freire, se caracteriza pelo foco na 

memorização. Para ele, a escola precisa ter espaços para a criatividade, para criações, 

questionamentos, reflexões e, portanto, para o diálogo e a escuta. Precisa construir ações 

e saberes de modo coletivo. O processo de ensino e de aprendizagem não pode ser 

mecânico e nem imposto de cima para baixo, de modo fragmentado, sem definição de 

sentido, contexto ou propósito para a vida real dos educandos. Ao longo do livro 

Pedagogia da Autonomia, (2003, p. 56), o autor, de forma provocativa e reflexiva, nos 

traz muitas inquietações para fomentar e sair do senso comum, da inércia ideológica, de 

uma sociedade marcada pela fala do opressor. Apresenta o diálogo como uma 

ferramenta necessária para a transformação do sujeito em sociedade. 

As interpretações das teorias freirianas muitas vezes se dão de forma superficial, 

fazendo com que muitos não se apropriem de fato de seus conceitos. Quando Paulo 

Freire utiliza a palavra “diálogo”, por exemplo, no livro Pedagogia do oprimido, ele não 

está falando do simples diálogo cotidiano entre pessoas, mas define o diálogo como um 

“encontro entre homens mediados pelo mundo”. Para reconstruir esse mundo se faz 

necessário muito diálogo e, na parte que cabe aos educadores nessa reconstrução, é 

impescindível o processo reflexivo sobre o fazer docente e sobre como esse fazer 

reverbera nos educandos de forma transformadora. Mas como reverter essa lógica em 

uma sociedade patriarcal, misógina, e racista, em que o opressor sempre teve o seu 

privilégio de fala, mas não exerce o diálogo? 

 

Quem, melhor que os oprimidos, se encontrará preparado para entender o 

significado terrível de uma sociedade opressora? Quem sentirá, melhor que 

eles, os efeitos da opressão? Quem, mais que eles, para ir compreendendo a 

necessidade da libertação? Libertação a que não chegarão pelo acaso, mas 

pelas práxis de sua busca; pelo conhecimento e reconhecimento da 

necessidade de lutar por ela (1987,  p. 43). 

 



62 
 

Voltando à questão do diálogo em Freire, é notável a sua relevância para o 

campo da educação, posto que a dinâmica que vivenciamos desde que somos 

estudantes, fruto da educação bancária, é justamente a que prescinde de diálogo, numa 

realidade em que um ente fala e o outro apenas escuta. Para Freire, o mundo sempre está 

se refazendo e, para conviver nesse mundo, as pessoas, por meio do diálogo, devem 

vislumbrar possibilidades em conjunto, almejando outros mundos possíveis. 

 

Os oprimidos, contudo, acomodados e adaptados, imersos na própria 

engrenagem da estrutura dominadora, temem a liberdade, enquanto não se 

sentem capazes de correr o risco de assumi-la. E a temem, também, na 

medida em que lutar por ela significa uma ameaça, não só aos que a usam 

para oprimir, como seus proprietários exclusivos, mas aos companheiros 

oprimidos, que se assustam com maiores repressões  (1987, p. 47). 

 

Freire argumenta que os homens são seres que criam e recriam a partir da 

interação com os outros homens e, portanto, a marca do humano é a criação e não a 

reprodução. Desse modo, o diálogo de que ele tanto fala é também a marca do homem, 

instaurando uma dinâmica que nos diferencia dos outros seres vivos. O ser humano, por 

meio da cultura, das interações e reflexões sobre seu lugar no mundo, constrói e se 

apropria da natureza e da sociedade, produzindo história e memória. Além disso, Freire 

também evidencia como o diálogo, essa faculdade tipicamente humana, também gera 

narrativas e outros mundos possíveis, com capacidade para transformar este mundo. O 

diálogo desperta, portanto, a esperança de que temos a capacidade, não apenas de 

refletir sobre o mundo, mas também recriá-lo. 

 

A práxis, porém, é a reflexão e ação dos homens sobre o mundo para 

transformá-lo. Sem ela, é impossível a superação da contradição opressor- 

oprimido. Desta forma, esta superação exige a inserção crítica dos oprimidos 

na realidade opressora, com que objetivando-a simultaneamente atuam sobre 

ela (1987,  p. 52). 

 

Devido a essa maneira de enxergar o mundo, Paulo Freire é odiado por muitos 

opressores, pois, a todo o momento em seus escritos, retoma a capacidade do humano 

de refletir e dialogar para transformar a sua realidade. Sabemos que uma sociedade 

marcada pela passividade, pela opressão, pela escravização e pelo apagamento de sua 

história trata o ser humano como objeto ou como um simples “animal domesticável”, 

que só reproduzirá o que já está posto socialmente, numa lógica em que poucos 

mandam e muitos obedecem cega e passivamente, sem criticidade alguma. O ser 



63 
 

humano crítico, reflexivo e autêntico é uma afronta para o opressor. O que os opressores 

fazem? Negam a nossa capacidade de refletir, de dialogar, de sermos sujeitos pensantes. 

Negando a nossa humanidade, fica mais fácil alienar-nos, domesticar-nos e escravizar-

nos. 

 

A pedagogia do oprimido, como pedagogia humanista e libertadora, terá dois 

momentos distintos. O primeiro, são e vão comprometendo-se, nas práxis 

com a sua transformação; o segundo em que, transformada, a realidade passa 

a ser a pedagogia dos homens em processo de permanente libertação (1987, 

p. 57). 

 

 

Diálogo é ação para transformar o mundo tal como ele está. Reflexão e diálogo 

não podem ser separados da ação. O diálogo sem ação vira reprodução e, desse modo, o 

diálogo precisa ser vivenciado, refletido, para se converter em práticas concretas e 

transformar a realidade. Para transformar a sua realidade, os seres humanos precisam 

pensar sobre o mundo em que vivem, compreendendo o seu lugar nesse mundo, 

compreendendo as falas e narrativas que dominam os próprios homens para poder 

romper com tais ideias. O processo dialógico é um processo com o outro e não para o 

outro. No diálogo com o outro existirão saberes diferentes, e não saberes superiores e 

saberes inferiores, pois o diálogo é muito mais do que apenas falar com o outro: é 

sobretudo conviver com o outro, reconhecer que o outro é sujeito, compreender que o 

outro tem saberes, reconhecer que o outro é livre em seu pensar.  

Nessas conjecturas notamos a profundidade do conceito de diálogo descrito por 

Freire. O autor aponta a escola como um espaço fundamental para promover o diálogo e 

sublinha que ela não pode ser um lugar de silenciamento dos corpos e pensamentos, mas 

que, a partir da escuta, a escola deve priorizar o diálogo instigando os educandos a 

refletir e a criticar a sua própria prática para modificá-la. 

 

Em lugar de comunicar-se, o educador faz comunicados e depósitos que os 

educandos, meras incidências, recebem pacientemente, memorizam e 

repetem. Eis aí a concepção bancária da educação, em que a única margem de 

ação que se oferece aos educandos é a de receberem os depósitos, guardá-los 
e arquivá-los. Margem para serem colecionadores ou fixadores das coisas que 

arquivam [...] educador e educandos se arquivam na medida em que, nesta 

distorcida visão da educação, não há criatividade, não há transformação, não 

há saber (1987, p. 81). 

 

 

Reconhecer a liberdade de pensamento do outro é muito difícil porque o diálogo 

exige respeito, reflexão, e humildade. É fundamental o exercício de compreender a 



64 
 

nossa incompletude, a nossa fragilidade, que somos seres em construção, que não 

sabemos de tudo e que, em diálogo com o outro por meio da escuta e da interação, 

podemos refletir coletiva e ativamente, tendo clareza de que somos incompletos e que, 

nessa relação de diálogo, nos completamos e podemos vislumbrar outros mundos 

possíveis, também por meio da educação. 

O diálogo exige a compreensão de que não sei de tudo e que, quando eu vou 

dialogar com outro, tenho clareza de que nessa interação eu vou aprender algo novo, vou 

refletir sobre outro ponto de vista. Se eu sair da conversa da mesma forma que a iniciei, 

não participei de um diálogo, mas de uma tentativa de cada um, com suas ideologias, 

dominar o discurso e o pensamento do outro. 

Esse movimento de troca nos possibilita acreditar no poder transformador do 

homem, e que o mundo pode ser diferente, justo, democrático, antirracista e 

problematizador. Assim, Freire, em Pedagogia da esperança, mostra que é urgente 

sairmos da ingenuidade e passarmos à criticidade perante os fatos históricos da vida 

cotidiana frente à escola. 

 

Uma educação que possibilite à pessoa uma discussão corajosa da sua 

problemática. De sua inserção nesta problemática. Que o coloque em diálogo 

constante com o outro, que o predisponha a constantes revisões. À análise 

crítica de seus achados. A uma certa rebeldia no sentido mais humano da 

expressão. Que o identifique como métodos e processos científicos. Não há 

como concebermos uma educação numa sociedade democratizando-se, que 
leve o sujeito humano a posições quietistas. Que não faça dele um ser cada 

vez mais consciente da sua transitividade, que deve ser usada tanto quanto 

possível criticamente ou como acento, cada vez maior, de racionalidade. A 

própria essência da democracia envolve uma nota fundamental que lhe é 

marcante a mudanças (1992,  p. 38). 

 

Ao nos debruçarmos sobre as ideias de Freire, surpreendemo-nos com muita 

frequência e nos indignamos com o modo como a escola contemporânea se transformou 

em um espaço de reprodução e alienação. Percebemos em seus registros a sua sede por 

justiça e transformação social, pois ele não ficou no campo das ideias. Todas as vezes 

que Freire teve a oportunidade de questionar a realidade para transformá-la, não mediu 

esforços para tal fim. Notamos a profusa produção escrita, os diálogos com os diferentes 

nos vários países que visitou, construindo um legado de reflexão crítica da realidade, 

fazendo-nos pensar que, diante de muitos retrocessos, temos também muitos avanços. 

Hoje temos uma legislação educacional que nos obriga a ofertar boas situações de 

aprendizagem, levando os educandos a refletir sobre a sua própria vida de oprimido. 



65 
 

Freire, apesar de todas as suas andanças nacionais e internacionais, e com toda a sua 

intelectualidade, se mostrava incompleto, em processo de construção de conhecimento. 

Ainda no livro Pedagogia do oprimido (1987), ele argumenta que o homem é 

um ser incompleto e criador, que sempre poderá criar condições novas de existência, 

indo além dos limites da sociedade e dos assuntos e ações já estabelecidos. A utopia se 

tornará possível quando os homens caminharem em sua direção e, nesse sentido, Freire 

reforça que dialogar é o encontro entre os homens para redefinir o mundo que está 

posto, mas que pode ser diferente a partir da reflexão e diálogo constante sobre a vida 

em sociedade. 

 

O antagonismo entre as duas concepções, uma bancária, que serve à 

dominação, a outra problematizadora, que serve à libertação, toma corpo 

exatamente aí. Enquanto a primeira, necessariamente, mantém a contradição 

educador-educandos, a segunda realiza a superação. Para manter a 

contradição, a concepção bancária nega a dialogicidade como essência à 

educação e se faz antidialógica, para realizar a superação, a educação 

problematizadora da situação gnosiológica, afirma a dialogicidade e se faz 

dialógica (1987, p. 95). 

 

Paulo Freire defende que a elaboração dos conteúdos programáticos precisa ser 

feita com os alunos e não para os alunos, numa decisão em conjunto sobre o que 

queremos aprender a partir dos temas geradores e do universo dos educandos, 

definindo temas centrais que podem ser pontes de diálogos e articulando uma 

investigação prévia de sua comunidade para compreender a sua realidade sociocultural 

e, por fim, utilizar esse contexto como parâmetro para o projeto educativo da escola. 

Em nossa sociedade, e muitas vezes dentro dos espaços educativos, fomos 

ensinados para o não diálogo, estudando para realizar uma prova sem sentido, cujos 

conteúdos eram memorizados sem uma finalidade clara, não dialogando com a vida 

prática dos educandos. Ainda hoje percebemos os impactos desse modo bancário de 

educar. Quem passou pela escola desde a minha época de estudos revela uma anestesia, 

certa passividade, sem criticidade alguma em relação à atual realidade. Quem faz o 

contrário, ao criticar a realidade tal como ela é, está sendo malvisto ou taxado como 

militante, comunista, esquerdista, baderneiro etc. Infelizmente estamos vivendo uma 

crise de narrativas em que o opressor continua oprimindo, porém utilizando outras 

tecnologias e ferramentas de dominação. A conscientização sobre o nosso processo 

político é vista como algo ruim e as práticas antidialógicas estão sendo cada vez mais 

instauradas, vistas como algo positivo, levando o povo a achar que está participando de 

um processo democrático. O povo, de um jeito mais sofisticado, continua sendo 



66 
 

manipulado. Fazendo-o crer que se encaminha para a sua libertação, hoje, as ideias 

apresentadas pelo opressor vêm de diversas ordens. As inúmeras informações falsas 

divulgadas em redes sociais e outros meios eletrônicos unem-se à falta de filtro por 

parte do oprimido, isento de perspectiva e ideias próprias, acabando por reproduzir o 

que o opressor diz e deseja, cercado por ideologia por todos os lados, das redes sociais 

às igrejas. 

Estando tão imersos na ideologia dominante, podemos passar a crer que as 

situações de opressão são irreversíveis. Determinadas dinâmicas de opressão foram 

impregnadas no imaginário dos brasileiros, fazendo-nos acreditar que os negros e 

periféricos, os povos originários, os migrantes, não nasceram para fazer política ou 

exercer papéis que normalmente são associados aos opressores. Desde que o Brasil é 

Brasil, a sua estrutura social, por meio de sua prática, reforça de modo explícito que os 

grupos étnicos em situação de opressão nasceram para o trabalho rudimentar e para 

situações degradantes. Assim, as opressões são usadas como estratégia de dominação 

para o opressor continuar no poder. Nessa linha de raciocínio, Freire afirma que 

 

o que interessa ao poder opressor é enfraquecer os oprimidos mais que do que 

já estão, ilhando-os, criando e aprofundando cisões entre eles, através de uma 

gama variada de métodos e processos, desde os métodos repressivos da 

burocratização estatal à sua disposição, até as formas de ação cultural por 

meio das quais manejam as massas populares, dando-lhes a impressão de que 

as ajudam [...] quanto mais alienados mais fácil de dividi-los e mantê-los 
divididos (1987, p.190). 

 

À luz de Paulo Freire, a escola tem o dever de problematizar tais mecanismos de 

opressão, visando a romper com a ordem que paira sobre os oprimidos. As situações-

limite são barreiras sociais que o opressor instaurou na mente dos oprimidos e por isso a 

escola e os servidores (educadores) têm o dever de dialogar e provocar o 

posicionamento crítico com os estudantes, desde a educação infantil até a universidade, 

instigando-os a refletir sobre todas as barreiras simbólicas que existem para nos oprimir 

socialmente. Desse modo, para frear os opressores, a escola precisa incentivar os 

estudantes a quebrar todas as barreiras de dominação, possibilitando-lhes ter a sua 

própria consciência, sem viver sob a consciência do outro. Precisa ensinar para a 

autonomia, para a participação, para o desejo, para a vontade, para a conscientização de 

ser e estar no mundo como participante ativo e não como mero espectador. 

Sob essa perspectiva, com o diálogo, a formação continuada e as boas situações 

de aprendizagem, em processos de construção coletiva com toda comunidade educativa 



67 
 

por meio do projeto político pedagógico, certamente conseguiremos mudar a nossa 

realidade. Nesse sentido, o projeto político pedagógico de cada unidade escolar deve 

objetivar desmontar a ordem hegemônica injusta, eurocentrada, colonial, que apresenta 

uma história de um povo único a partir das narrativas dos opressores, brancos, 

heteronormativos e burgueses, imprimindo comportamentos de subserviência em nossos 

corpos pretos e indígenas, vistos por essa ótica como objetos, sem cultura e saberes 

próprios. 

Paulo Freire se posicionou criticamente desde a década de 1960 porque tinha 

plena consciência  da relação entre educação e sociedade. Para ele, o trabalho 

pedagógico nos contextos escolares é político. Assim, a todo o momento, por meio do 

currículo, se faz necessário ensinar os estudantes a pensar. A educação não pode ser 

neutra. Ele afirmava que ou a educação contribui para a alienação ou contribui para a 

libertação. “Assim, se realiza uma educação para formação do homem-objeto ou para o 

homem-sujeito” (Freire, 1987 p.36). Para Freire, ensinar exige a convicção de que a 

mudança é possível, não podemos pensar que é mera utopia, e sim, encaminhar ações 

práticas e concretas no nosso cotidiano a partir da escuta dos saberes dos educandos, 

fomentando posturas ativas, reflexivas, dialógicas junto aos educandos com 

intencionalidade pedagógica, na perspectiva de transformar a realidade em que estamos 

inseridos. Sabemos que o processo de libertação, tal qual proposto por Freire, para 

constituir sujeitos pensantes, levará um certo tempo, pois, segundo ele próprio, a 

liberdade não é algo que surge do nada, é necessário buscá-la, lutar para consegui-la, 

procurá-la em suas práxis, em um processo de reflexão sobre a sua situação e vida 

social. Infelizmente o processo de dominação e alienação foi tão potente que muitas 

vezes os oprimidos tentam se assemelhar aos opressores. 

 

O desprezo por si mesmo, que provém da interiorização da opinião que os 

opressores têm sobre eles. São julgados de fracos, preguiçosos, improdutivos 

e assim acabam-se convencendo deste desvalor, além disso passam a 

acreditar que somente os opressores são dotados das mais altas possibilidades 

e capacidades, por isso, não são marginalizados (1987,  p. 61). 

 

 

Não é difícil compreender o motivo por que até hoje Paulo Freire é atacado e 

referido como um pensador utópico. Trata-se, é evidente, de um pensador altamente 

comprometido com a função da escola e da educação, que acredita na educação como 

caminho para a libertação dos oprimidos. Defendeu veementemente que a pedagogia 

tinha que considerar o homem como sujeito histórico, não como um receptor de cultura 



68 
 

mas sim alguém capaz de transformá-la. Ele se posicionava contra quaisquer formas de 

opressão e de manipulação, acreditando que todo homem tem a capacidade de refletir e 

mudar a sua realidade em comunhão com outros. Além disso, afirmava que a educação 

faz parte da existência humana e que é responsável por transformar o homem em 

cidadão, mas essa mesma educação precisa ser impulsionada como prática de liberdade, 

possibilitando aos oprimidos sair do mundo das alienações e das opressões e tomar 

consciência política, crítica do seu espaço no mundo. 

Paulo Freire era um marxista, seus pensamentos nos levavam a refletir, 

questionar as correntes dominantes, ele sempre deixava claro que, nesta sociedade, há 

os que mandam e os que obedecem, temos os oprimidos e os opressores; uns querem a 

todo o momento ter mais poderes sobre os oprimidos; poucos continuam sendo os 

dominantes, que é uma parcela pequena da população, e os dominados são a massa de 

seres humanos. Paulo Freire nos faz questionar por que os oprimidos não se revoltam e 

tomam o poder, libertando-se da alienação? 

O educador observa que os opressores construíram uma rede de ideologias, 

protegendo o seu poder, protegendo o sistema que os beneficia, criando estruturas 

ideológicas racistas, machistas e identitárias para se manter no poder. Mostra que é 

urgente a quebra destas posições ideológicas, para a mudança de pensamentos, de 

comportamentos, denunciar a rede opressora, denominada como uma revolução 

cultural. Afirma também que a conscientização é o caminho para as grandes 

transformações, isto é, a construção conjunta com os oprimidos, criticando o mundo 

social alienante, controlador e perverso, promovendo a justiça na sociedade; é preciso 

ajudar a criar uma consciência de que somos oprimidos, tudo o que os opressores não 

querem é que os oprimidos tenham consciência deste processo alienante. 

Nesta reflexão, esta luta social entre os opressores e oprimidos não admite 

neutralidade, tudo que os opressores querem é o não saber, o não diálogo, a não 

consciência de classe. Deste modo, se faz necessário compreender qual é o nosso papel 

no mundo, o que nós, agentes sociais, culturais e históricos, estamos fazendo para 

contrapor esta lógica alienante, as repressões sociais e as repressões ideológicas tão 

impactantes que temos, e como isto acontece. 

Paulo Freire apresenta muitas ações de manipulação e uma delas é a mitificação, 

os opressores criam mitos e propagam estes mitos que são transformados em verdades. 

Espalharam-se muitas crenças equivocadas sobre a branquitude, meritocracia, “só você 

trabalhar muito que será muito bem-sucedido”, que a justiça será para todos. As 



69 
 

manipulações político-partidárias fazem-nos acreditar que as revoluções e 

reivindicações têm que ser pacíficas, esforço para dividir e fragmentar o povo, 

desarticular o povo, os sistemas promovem agentes acríticos para controlar os sujeitos, 

para proteger os esquemas de poder; a ação opressora desestabiliza as ações coletivas, 

transformando as pessoas em ilhas, as ações libertadoras constroem uma lógica de 

coletividade, de diálogo, de práxis. 

Os opressores pregam e fazem-nos convencer que nós, os oprimidos, precisamos 

deles para sobrevivermos, criando uma ilusão de que vivemos em perfeita harmonia, 

como se o oprimido tivesse uma vantagem em ser oprimido, parecendo que a relação de 

opressor e oprimido fosse benéfica para o oprimido. O oprimido não pode caminhar 

com as suas próprias pernas, dependerá do opressor para caminhar; também notamos a 

manipulação de valores, onde os meios de comunicação, agora muito fortes com a 

internet, criam padrões de comportamento nos impulsionando a segui-los, mostrando 

que aquela vida é a ideal, pois os valores burgueses são os ideais de comportamento, 

nos incentivando a consumir exageradamente para atingir este padrão. 

Deste modo, mudamos o foco, ao invés de atuarmos criticamente com relação a 

este sistema injusto e consumista, ficamos reféns do sistema, perdemos tempo querendo 

consumir, para alcançar o padrão da burguesia, esquecendo que os caminhos para 

chegar a estes padrões nunca serão os mesmos entre os oprimidos e os opressores. São 

muitos os mecanismos de opressão, as músicas, as novelas, as marcas de roupas, carros, 

os meios de comunicação, o consumo exagerado destes meios que deixa os oprimidos 

anestesiados sem criticidade. 

 

O fundamental, realmente, na ação dialógico-libertadora, não é desaderir os 

oprimidos de uma realidade mitificada em que se acham divididos, para 

aderi-los a outra. O objetivo da ação dialógica está, pelo contrário, em 
proporcionar que os oprimidos, reconhecendo o porquê e o como de sua 

aderência, exerçam um ato de adesão a práxis verdadeira de transformação da 

realidade injusta (1987,  p. 217). 

 

 

Estes mecanismos de opressão são tão violentos que o oprimido a todo custo 

quer viver, sentir e ter o que o opressor tem; vemos muitos trabalhadores deixando de 

comer para pagar o carro novo, muitas mulheres comprando roupas de marcas 

caríssimas, mas não investem em lazer, cultura, para os seus filhos. Ficamos desejando 

a cultura do opressor, parece que o belo, o bom e o único é deste único grupo, os 

opressores. Eles vão ditando como devemos nos vestir, falar, comer, nos posicionarmos 



70 
 

perante o mundo. Muitas coisas já mudaram, mas ainda a cultura opressora opera entre 

nós, os valores, os critérios de vida, os comportamentos, as crenças, dentre outros 

comportamentos e padrões de vida da sociedade que já estão instaurados no pensamento 

simbólico dos brasileiros e, se um de nós tentar ir contra este sistema, não será 

compreendido, será duplamente oprimido. Não conseguimos identificar quem nos 

oprime, por isso, Freire traz o diálogo, a reflexão crítica sobre a realidade. Faz-se 

necessário o diálogo com os oprimidos, e não para os oprimidos, para que, nesta 

relação, cheguem à conscientização da realidade. Freire (1987), afirma que o “desafio é 

que o oprimido não se torne o opressor, por isso o diálogo, para que não seja substituída 

uma opressão por outra”. Freire aponta que: 

 

É verdade que, sem liderança, sem disciplina, sem ordem, sem decisão, sem 

objetivos, sem tarefas a cumprir e contas a prestar, não há organização e, 

sem esta, se dilui a ação revolucionária. Nada disto, contudo, justifica o 

manejo das massas populares, a sua “coisificação”. O objetivo da 
organização, que é libertador, é negado pela “coisificação” das massas 

populares, se a liderança revolucionária as manipula. Coisificadas já estão 

elas pela opressão. [...] Não é como coisas, já dissemos e é bom que mais 

uma vez digamos, que os oprimidos se libertam, mas como homens [...]. Daí 

que não possa a liderança dizer sua palavra sozinha, mas como o povo. A 

liderança que assim não proceda. Que insista em impor sua palavra de ordem, 

não organiza, manipula o povo. Não liberta, nem se liberta, oprime (1987, p. 

243). 

 

Diante de todas essas reflexões, notamos que muitos dos escritos de Paulo Freire 

sobre a relação dos oprimidos e dos opressores, operam até os dias atuais, agora de 

forma mais violenta e explícita, mas, infelizmente, a cegueira sobre a realidade 

ampliou-se, os opressores utilizam-se de armas cada vez mais autênticas e poderosas 

para oprimir e nós, os oprimidos, querendo sempre buscar sentidos de sobrevivência, 

mergulhando nos padrões dos dominantes. No entanto, acreditamos que, assim como 

Paulo Freire, na lógica do diálogo, das trocas, da escuta, da problematização da 

realidade, buscando a criticidade, a escola e os educadores já estão mudando o jogo, 

pois os sujeitos de direito já estão sendo provocados a desejarem um mundo diferente, 

inquietando as estruturas sociais, os meios de comunicação dominantes, racistas, 

homofóbicos, misóginos, passando a refletir que existem outras possibilidades de 

mundo. Estamos caminhando, estamos em movimento, não desistiremos jamais. 

Ao nos debruçarmos sobre as concepções do patrono Paulo Freire, lembramo-

nos do provérbio africano que diz que “é preciso uma aldeia para educar uma criança”. 

Diante das concepções freirianas, articuladas com esse provérbio, é necessário se 



71 
 

pensar em estratégias para educar as crianças numa abordagem antirracista desde as 

suas primeiras experiências na escola. As ações promotoras de igualdade étnico-racial e 

as práticas diversificadas pautadas no diálogo constante com todas as famílias 

contribuirão para a construção de uma escola em que todas as crianças se sintam 

amadas, respeitadas e incluídas. Embora Paulo Freire não tenha direcionado seu olhar 

de forma exclusiva para a educação infantil, as suas concepções e visitas aos países 

africanos influenciaram a Pedagogia Libertadora de modo a contemplar todas as 

modalidades de ensino, sobretudo no que se refere à primeiríssima infância, 

principalmente no que diz respeito aos saberes dos educandos. Não podemos endossar 

certa ideia de que a educação de crianças pequenas é “inferior” – ideia que, 

infelizmente, pode ser verificada pela forma pejorativa como as educadoras que 

trabalham com essa faixa etária são vistas de forma pejorativa por outros profissionais 

da educação. Deste modo, as ideias de  Paulo Freire no corroboram a pensar em 

potencializar as docentes em suas formações continuadas para sucessivamente as 

crianças serem potencializadas a pensar criticamente sobre sua cultura, saberes e 

ancestralidades desde muito  pequenas.  

Os estudos sobre Freire nos levam a ressignificar o nosso trabalho educativo, 

necessariamente político e transformador, incorporando ações combativas e contrárias 

aos mecanismos do racismo institucional. Há anos percebemos o apagamento das 

culturas indígenas e africanas nos conteúdos escolares desde o ensino médio até a 

educação infantil. Tal ausência nos convida a refletir sobre nosso posicionamento diante 

da história que nos foi negada. A educação antirracista para as infâncias, à luz dos 

pensamentos do pensador pernambucano, deve ser libertadora no sentido de romper 

com o silêncio, com a domesticação dos corpos, com o adultocentrismo, defendendo o 

direito das crianças à palavra e à participação na sociedade. Paulo Freire afirma que “as 

crianças precisam ter assegurado o direito de aprender a decidir, o que se faz 

decidindo”. Nesses anos como educadora das infâncias, oportunizando situações, 

percebo que a educação antirracista é mais eficiente quando é brincante, dançante e 

dialógica, assim como Freire propõe, tendo a criança no centro do processo e da 

investigação pedagógica, com seus desejos, suas palavras, seus choros, seus risos, suas 

interações, suas descobertas, seu brincar sendo respeitados. Assim começa, desde a 

educação infantil, a educação como prática de liberdade. Para as pesquisadoras Vicente, 

Vieira e Silva (2022, p. 44), no livro Paulo Freire e a educação das crianças, infâncias 

e cidadania, 



72 
 

 

Conceber a participação da criança no contexto das instituições educacionais, 

dentre elas as de educação infantil, envolve respeito às singularidades dos 

sujeitos e valorização das diversidades culturais e sociais, bem como na 

construção de relações de confiança entre adultos e crianças, uma vez que as 

ações da creche e da pré-escola necessitam viabilizar a interlocução entre o 

coletivo que a compõe, favorecendo assim a construção colaborativa de 

saberes. 

 

 

A defesa da participação infantil nos diferentes espaços sociais em que as 

crianças convivem decorre de uma mudança de paradigma acerca da imagem da 

criança. Historicamente, meninas e meninos foram concebidos como seres sem fala, 

dependentes, imaturos, mas assegurar o direito da participação infantil implica a 

construção de uma imagem mais positiva da criança que reconheça-a como sujeito de 

direitos. 

Nessa relação horizontalizada, o educador acaba por compactuar com os saberes 

ancestrais indígenas e africanos, culturas em que as crianças são respeitadas e inseridas 

na organização social junto aos adultos desde muito cedo. Assim, numa visão sobre 

educação antirracista em diálogo com as reflexões de Paulo Freire, a filosofia ubuntu se 

faz presente: “eu sou porque nós somos”. Todos os saberes culturais e sociais fora da 

escola respingam nos espaços educativos. Na medida em que o racismo se faz presente 

em inúmeros contextos, o diálogo e a ressignificação das práticas são urgentes junto aos 

planejamentos dos educadores. Eliane dos Santos Cavalleiro, em seu livro Do silêncio 

do lar ao silencio escolar: racismo, preconceito e discriminação na educação infantil, 

faz a  seguinte reflexão: 

 

Nós aceitamos que muito cedo na vida das crianças comecem a perceber 

diferenças nos objetos e pessoas à sua volta, e que isto evoca de alguma 
forma o processo de categorização, resultando, então que a sociedade 

multirracial  as crianças vão perceber diferenças na cor de sua pele, forma do 

cabelo  e coisas assim, e que estes também podem se  tornar base para o 

processo de classificação. Entretanto, é a sociedade que determina quanta 

atenção deve ser dada para essas variações, e dá à criança a noção de 

identidade étnica que é limitadada pela consistência das atitudes físicas e do 

comportamento; é a sociedade que ensina como aquela identidade deve ser 

valorizada. Isto quer dizer, crianças aprendem suas identidades fazendo 

discriminações e distinguindo elas próprias dos outros no contexto social, no 

qual aquele modelo da categorização funciona e é validado completamente, 

por si e pelo outro. (1999,  p. 20). 

 

 

Com esse pensamento, damos o tom do que esperamos apresentar neste trabalho, 

em que trataremos das ações dos adultos, educadores e gestores e seus impactos nas 



73 
 

relações com as crianças e bebês em uma perspectiva antirracista. Trataremos também 

das formações e das intervenções docentes por meio das articulações da coordenadora 

pedagógica e a partir do acompanhamento das práticas pedagógicas, das formações 

continuadas, das escutas das crianças e, por fim, das reflexões constantes sobre a 

prática, que determinam, de forma intencional, qual sociedade almejamos, 

problematizando as formas opressoras que sofreram e ainda sofrem as crianças bem 

pequenas e, em sua maioria, as crianças periféricas, negras e pobres. Nenhuma ação 

poderá ser neutra frente ao racismo colonizador com que lidamos no dia a dia. 

Destacamos que, quanto mais saberes, estudos e formação as profissionais que lidam 

diariamente com as crianças tiverem, mais condições didáticas elas terão e, dessa forma, 

cada vez mais construirão novas possibilidades de combater o racismo, viabilizando às 

crianças almejar novas narrativas visando o bem viver em uma sociedade diferente. 

Compactuamos com as pesquisadoras Daniela Finco e Fabiana de Oliveira, que 

se valem da sociologia da infância para apresentar as crianças como um ator social, 

propondo um modelo pedagógico baseado numa concepção interacionista, que 

considera a criança como um ser que participa de sua própria socialização e, assim, 

pode tanto reproduzir quanto transformar a sociedade. 

 

No mesmo sentido que a sociologia da infância, a pedagogia da infância nos 

leva a refletir sobre as relações envolvendo adultos e crianças travadas no 

interior das instituições educativas considerando a criança um sujeito social 

que participa da realidade adulta, que pensa sobre o mundo que a cerca, que 

busca respostas para os dilemas, que propõe outras saídas para este mundo 

adulto que não a considera tratando-a como um “vir a ser” um sujeito imaturo 

e sem sentido à voz e participação na sociedade adulta. Uma criança que 

participa de uma coletividade, mas que deve ter seus direitos garantidos 

sendo primariamente respeitada em suas diferenças, considerando os aspectos 

de gênero, classe, raça, etnia, idade, religião, entre outros e recebendo uma 

educação infantil de qualidade. [...] No convívio social as crianças pequenas 

constroem suas identidades, aprendem desde pequenas os significados de 
serem meninas e meninos, negros e brancos e experimentam nas relações do 

cotidiano da creche e da pré-escola a condição social de ser criança. FINCO e 

OLIVEIRA, (2011, p. 60). 

 

Citamos as contribuições das pesquisadoras sobre a sociologia das infâncias para 

corroborar o nosso pensamento a respeito das ideias de Paulo Freire, reiterando que 

as crianças devem ser reconhecidas como um sujeito potente, e não mais como um 

objeto ou como “miniadultos”. Muitas legislações que, assim como o Estatuto da 



74 
 

Criança e do Adolescente6 (BRASIL, 1990), garantem voz, vez e lugar para os 

pequenos, atuando para que sejam tratados como sujeitos de direitos, não são 

devidamente aplicadas. Não podemos ser ingênuos de acreditar que tais discursos 

teóricos sejam, em si, plenamente satisfatórios. Infelizmente, os direitos das crianças 

não são respeitados como deveriam e, em nosso contexto, falamos de uma infância 

envolta por uma sociedade complexa, ditada pelo racismo, pelo capitalismo e pelo 

patriarcado, com variadas infâncias. As crianças negras e periféricas ainda são vítimas 

de muitas violências simbólicas, reforçadas pelos adultos, e muitos adultos, que foram 

crianças, nasceram nessa mesma complexidade de viver em um ambiente hostil, tóxico 

e preconceituoso, contrário à sua cultura e às suas heranças ancestrais, carregando 

traumas, cicatrizes do racismo estrutural e cotidiano. 

Numa sociedade racista, as crianças negras também não são e nem foram 

poupadas. É preciso urgentemente criar novas situações fora da ordem racista e 

colonial para sensibilizar os corpos traumatizados que sofreram o racismo psíquica, 

moral e fisicamente, descolonizando pensamentos, comportamentos, palavras e atitudes 

para que as crianças se compreendam como sujeitos e não como objetos e para que 

atuemos junto às crianças e bebês tomando consciência crítica de nosso fazer 

pedagógico, como dizia Paulo Freire, e criando novas formas de educação, antirracistas 

desde a primeiríssima infância. 

 

 

1.3 Contribuições ao antirracismo 
 

“Eu vim da mãe África, eu vim do quilombo, 

já fizeram tanto pr’eu tombar, mas eu não tombo”. 

Trecho da canção “Quilombo”, executada pelo grupo Samba de Dandara (Severina; Rosa,  s/d). 

 

Tentaram nos calar, mas jamais nos calaremos! No século XVIII, a escravizada 

Anastácia foi sentenciada a usar uma máscara de ferro por toda a sua vida como forma 

de silenciamento e punição pelo seu mau comportamento7. Além disso, foi submetida a 

 

6 O Estatuto da Criança e do Adolescente é uma lei brasileira que estabelece os direitos e garantias 

fundamentais das crianças e dos adolescentes no Brasil. É uma ferramenta importante para a promoção e 

proteção dos direitos das crianças e adolescentes. 

7 Este texto  foi  produzido com o apoio do Fundo Baobá, por meio do Programa de Aceleração do 

Desenvolvimento de Lideranças Femininas Negras: Marielle Franco. 



75 
 

diversos abusos físicos, psíquicos e morais, que só cessaram com a sua morte. Esse foi 

um dos inúmeros episódios degradantes que meu povo teve e tem de suportar. Nosso 

país é herança desses fatos e, no entanto, o mito da democracia racial quer nos fazer 

acreditar em um país de felicidade, de cordialidade e de harmonia entre os povos. 

Infelizmente mudaram só os cenários, as roupas e a tecnologia, mas a grande maioria da 

população continua marginalizada. Diante disso, temos que relembrar de fatos históricos 

como esse relacionado a Anastácia para que não ocorram novamente. Vale lembrar que 

a escravidão nas américas possui agravantes muito próprios, como aponta a multiartista 

e pesquisadora Grada Kilomba (2019b), p. 206): 

 

O tráfico negreiro tornou a África única em sua história colonial. Embora a 
escravização em si tenha existido desde a antiguidade e permaneça familiar 

em muitas partes diferentes do mundo, o Tráfico Negreiro foi único do povo 

africano, pois, pela primeira vez na história, seres humanos se tornaram 

artigos de comércio: ao longo dos séculos, eles podiam ser comprados, 

vendidos e substituídos (...).  A África é o único continente cuja população 

foi negociada, desmembrada, escravizada, coletivamente segregada da 

sociedade e privada de seus direitos, tudo para benefício das economias 

europeias. 

 

 

Se dizemos que as opressões continuam caindo sobre o nosso povo aqui no 

Brasil é também porque os dados mais alarmantes sobre feminicídio, homicídio, 

violência doméstica, analfabetismo, pobreza e miséria ainda recaem sobre os 

descendentes de escravizados e indígenas, conforme mostrado frequentemente nos 

meios de comunicação. O Fórum Brasileiro de Segurança Pública apresenta um dado 

bastante recente, noticiado pela UOL, Folha de São Paulo e Zero Hora. As notícias 

relatam o aumento  em 127% os registros de casos de racismo no país em 2023 (no 

último ano foram feitos 11.610 boletins de ocorrência de racismo, comparados a 5,1 mil 

registrados em 2022), num ranking liderado pelo Rio Grande do Sul. São Paulo e Paraná 

vêm na sequência. 

No entanto, não precisamos das estatísticas ou de dados, é só olharmos para a 

nossa realidade e perceberemos quem ainda continua ocupando os espaços privilegiados 

de poder, quem são os oprimidos e quem são os opressores, como afirmava Paulo 

Freire. Em doses lentas, estamos mudando os fatos históricos, mas nada vem 

 

https://www.abayomijuristasnegras.com.br/post/a-escravizada-anast%C3%A1cia-santa-e-

hero%C3%ADna 

 



76 
 

naturalmente, e sim por meio de muita luta e da militância potente do Movimento Negro 

Unificado, que desencadearam, por exemplo, certas legislações que colaboram no 

combate ao racismo. 

Tivemos a Lei do Sexagenário em 1885, que foi uma das leis aprovadas no 

Brasil com o intuito de promover a abolição do trabalho escravo. Atualmente, na nossa 

constituição de 1988, os artigos 3º e 4º estabelecem a promoção do bem-estar de todos, 

sem preconceito de raça, sexo, cor, idade, e quaisquer formas de discriminação, com 

repúdio ao terrorismo e ao racismo. Temos ainda a Lei nº 7. 716/1989, conhecida como 

Lei do Racismo, que define os crimes resultantes de preconceito de raça ou cor, 

tornando puníveis as práticas discriminatórias. A diversidade étnico-racial está presente 

como um dos princípios da LDB (Brasil, 1996). A lei nº 10.639/03 versa sobre o ensino 

da história e das culturas afro-brasileira e africanas, ressaltando a importância da cultura 

negra a formação da sociedade brasileira. A lei nº 9.459/1997 define os crimes 

resultantes de preconceito de raça ou de cor e acrescenta um parágrafo ao artigo 140 do 

decreto-lei 2.848/1940 O Estatuto da Igualdade Racial, instituído pela Lei 12.288/2010 

estabelece políticas de promoção da igualdade racial e combate a discriminação, além 

de criar mecanismos de reparação para as vítimas de racismo. Temos também a Lei de 

Cotas (nº 12.711/2012) que garante a reserva de vagas em todas as universidades e 

institutos federais do país para estudantes que cursaram o ensino médio em escolas 

públicas. A lei nº 12.990/2014, em seus artigos 1º e 3º, determina que 20% das vagas 

oferecidas em concursos públicos sejam destinadas a pessoas negras que concorrerão 

concomitantemente em duas listagens., o decreto 4.228/2002, que institui, no âmbito da 

administração pública federal, o programa nacional das ações afirmativas, além de 

tomar outras providências. Cada uma dessas leis se deve em grande parte pelo 

movimento negro, que insistentemente pauta posicionamentos políticos e ideológicos 

junto a toda a sociedade, principalmente nos espaços educativos. E tudo isso a despeito 

do apagamento histórico dos povos indígenas e dos povos africanos escravizados, 

silenciados das maneiras mais e menos sofisticadas, científica, política, econômica, 

moral e simbolicamente, como mostra Silvio Almeida em seu livro Racismo estrutural 

(2021, p. 64). 

 

[...] Para as visões que consideram o racismo um fenômeno institucional e 

estrutural, mais do que a consciência, o racismo como ideologia molda o 
inconsciente. Desta forma, a ação dos indivíduos, ainda que conscientes, se 

dá em uma moldura de sociabilidade dotada de constituição historicamente 

inconsciente. 



77 
 

 

 

Almeida apresenta o racismo como um processo histórico e aponta que ele se 

manifesta de forma circunstancial e específica também em conexão com as 

transformações sociais. O autor expõe quatro elementos como sendo o cerne da 

manifestação estrutural do racismo: a ideologia, a política, o direito e a economia. 

Silvio Almeida, parafraseando Ellen Meiksins Wood, identifica a peculiaridade 

do racismo moderno no que diz respeito a sua ligação com o colonialismo: 

 

O racismo moderno é diferente, uma concepção mais viciosamente 

sistemática de inferioridade intrínseca e natural, que surgiu no final do século 
XVII ou no início do século XVIII, e culminou no século XIX, quando 

adquiriu o reforço pseudocientífico de teorias biológicas de raça, e continuou 

a servir como apoio ideológico para opressão colonial mesmo depois da 

abolição da escravidão (2021, p. 30). 

 

 

O racismo afeta drasticamente a subjetividade das pessoas que dele sofrem. A 

escritora Grada Kilomba define o racismo em três aspectos: primeiramente, 

estabelece a diferença em determinados grupos, de modo que todas as pessoas não 

brancas são tidas como “diferentes”; o segundo ponto está ligado a valores hierárquicos 

que são acompanhados pelo poder histórico, político, social e econômico e combinados 

ao preconceito e à relação de poder que forma o racismo; o terceiro ponto se refere à 

constituição das estruturas de poder, que tanto mantêm quanto se beneficiam do 

racismo, e é nesse sentido que se entende o racismo como uma instituição inerentemente 

branca, uma vez que tais estruturas garantem a perpetuação do poder nas mãos dos 

brancos .A autora, de forma muito assertiva, deixa explícito o que é o racismo 

estrutural: 

 

O racismo é revelado em um nível estrutural, pois pessoas negras e People of 

Color estão excluídas da maioria das estruturas sociais e políticas. Estruturas 

oficiais operam de uma maneira que privilegia manifestadamente seus 

sujeitos brancos, colocando membros de outros grupos racializados em uma 

desvantagem visível. Fora das estruturas dominantes isto é chamado de 

racismo estrutural (Kilomba, 2019b, p. 77). 

 

 

Nesse mesmo sentido, Almeida afirma que:  

 

O racismo tem [...] duas funções ligadas ao poder do estado: a primeira é a 

fragmentação, de divisão no contínuo biológico da espécie humana 

introduzindo hierarquias, distinções, classificações de raças. O racismo 

estabelecerá a linha divisória entre superiores e inferiores, entre os grupos 

que merecem viver e os que merecem morrer (Almeida, 2021, p. 115). 



78 
 

 

Kilomba define, ainda, o que é racismo institucional e racismo cotidiano. Ela 

afirma que o racismo institucional não é apenas um fenômeno ideológico, mas também 

institucionalizado. O termo se refere a um padrão de tratamento desigual nas operações 

cotidianas, tais como sistemas e agendas educativas, mercado de trabalho etc. Assim o 

racismo institucional age de tal forma que os sujeitos brancos ficam sempre em 

vantagem em relação aos outros grupos racializados. No que se refere especificamente 

ao racismo cotidiano, define Kilomba (2019a, p. 79): 

 

O racismo cotidiano refere-se a todo vocabulário, discursos, imagens, gestos, 

ações e olhares que colocam o sujeito negro e as pessoas de cor não só como 

o “Outra/o” – a diferença contra a qual o sujeito branco é medido – mas 

também como Outridade, isto é, como a personificação dos aspectos 

reprimidos na sociedade branca. Toda vez que sou colocada como outra – 

seja a outra indesejada, a “outra” intrusa, a “outra” perigosa, a “outra” 

violenta, a “outra” selvagem, a “outra” natural, a “outra” desejável ou a 

“outra” exótica, estou inevitavelmente experienciando o racismo, pois estou 

sendo forçada a me tornar a personificação daquilo que o sujeito branco não 

quer ser reconhecido. Eu me torno a/o outra/o da branquitude, não o eu – e, 
portanto, a mim é negado o direito de existir como igual. [...] O sujeito negro 

é percebido como um ou como outro através das seguintes formas: 

infantilização, primitivização, incivilização, animalização e erotização. 

Assim o racismo cotidiano não é um ataque único, mas sim uma constelação 

de experiências de vida. 

 

A falsa abolição, sem políticas restaurativas, sem apoio econômico e moral, 

instituidora de vários silenciamentos, obviamente trouxe estragos gigantescos na psique, 

nos comportamentos tanto dos descendentes de escravizados quanto dos opressores. As 

posições racistas desses últimos se perpetuam de várias formas, tanto implícita quanto 

explicitamente, e nós, desde o primeiro navio negreiro que saiu do continente 

africano, resistimos, lutamos, existimos, sobrevivemos a tudo que foi feito. Tal 

comportamento também é um ato de rebeldia, de afronta ao sistema opressor. Como 

suportaram e suportamos tamanhas opressões? Como já dizia Conceição Evaristo, em 

Olhos d’água (2014, p. 107), “eles combinaram de nos matar e nós combinamos de não 

morrer”. E o que estamos fazendo para combater e reverter todas as injustiças e 

opressões causadas pelo racismo estrutural? Ao longo dos séculos, os povos africanos e 

afro-brasileiros vêm criando estratégias de sobrevivência às opressões recebidas, desde 

as senzalas e quilombos até as associações de moradores dos atuais bairros periféricos e 

as pastorais afro-brasileiras de algumas igrejas católicas, sem contar o hip-hop e o 

movimento negro espalhado pelo país. Eles vêm resistindo e existindo, fazendo muitos 



79 
 

posicionamentos críticos, questionando todo um sistema dominante, ideológico, sempre 

na perspectiva do combate ao racismo.  

Almeida (2021) aponta que o racismo, enquanto processo político e histórico, é 

também um processo de constituição de subjetividade e de indivíduos cuja consciência e 

afeto estão de algum modo conectados com as práticas sociais. Assim, o racismo produz 

um sistema de ideias que fornece uma explicação racional para a desigualdade racial, ou 

constrói sujeitos que não se sentem profundamente abalados diante da discriminação e 

da violência racial e que consideram normais as violências das diversas ordens sobre os 

corpos pretos e indígenas. Com efeito, o autor mostra que o racismo é tratado como um 

problema individual ou uma anormalidade, como  algo normal, concebido do ponto de 

vista do opressor. Independente de o aceitarmos ou não, o racismo é uma forma de 

racionalidade, de compreensão das relações sociais, tanto de forma consciente quanto de 

forma inconsciente. Assim, o lugar em que moramos, a nossa condição social, o nosso 

emprego, os lugares em que nos alimentamos, em que transitamos, em que estudamos, 

todos sustentam o racismo estrutural, colocando-nos em uma situações de opressão que 

se articulam entre si e dominam nossos corpos e mentes. Infelizmente a nossa cultura 

naturaliza todas as estruturas racistas, bem como seus resultados (analfabetismo, 

encarceramento em massa sobre os homens e mulheres negras, mortes violentas), que, 

se incidissem sobre pessoas brancas, causariam um choque na sociedade.Outro aspecto 

complexo para refletirmos é o da incapacidade, por parte das pessoas brancas, de 

compreender a lógica do racismo e, do alto de seus privilégios, acharem que o 

posicionamento frente ao racismo estrutural não é legítimo, é apenas “mi-mi-mi” ou 

vitimismo. 

Segundo a escritora Joyce Lopes (2013, p. 134), 

 

A branquitude é uma categoria histórica, relacional e com significados 

socialmente construídos, lidamos com uma variante de acordo com a época e 

o lugar, assim uma pessoa branca na Bahia é possivelmente reconhecida 

como negra no Sul ou Sudeste do Brasil. [...] a abordagem relacional entre 

classe e raça ainda assume uma confusão não só teórica, mas política. O 

branco da periferia é agregado de valores simbólicos relacionados à 

negritude, mas seus privilégios são notórios quando comparado ao preto que 

seja da periferia ou não. A branquitude não é irrestrita ou incondicional, é 

perpassada por outras categorias seja da estrutura, ou de privilégios, ou de 

subordinação, contudo, seus méritos raciais são resguardados. 

 

 

O escritor e militante do movimento negro Denis de Oliveira (2021, p. 43) nos 

remete aos pensamentos de Lélia Gonzalez (1980) e reforça que ela sustenta as ideias de 



80 
 

latino- amefricanidade e racismo por negação a partir de uma análise da formação 

histórica dos países ibéricos e do tipo específico de racismo construído no processo de 

colonização da América. Assim, Gonzalez afirmava que o racismo é uma neurose 

cultural. Nesse sentido, o escritor argumenta que não podemos tratar o assunto de forma 

superficial ou colocando o racismo na esfera do comportamento individual, ou seja, não 

basta termos ações pontuais e isoladas para combater a estrutura. O autor enfatiza que se 

faz necessário educar a sociedade como um todo para que se supere a situação racista. 

Por não ter conhecimento da filosofia, da matemática e das legislações no combate ao 

racismo, a população em geral contribui para a sua perpetuação, uma vez que o racismo 

é um produto de uma estrutura sócio-histórica de reprodução de riquezas. O autor 

aponta uma das facetas do racismo estrutural e cotidiano: 

 

Dia de semana em uma cidade como São Paulo, por volta do meio-dia. Uma 

cena que se “naturalizou” são meninas e meninos de dez anos, até menos, 

vendendo doces ou limpando vidros dos carros. A cor destas crianças é negra. 

E, se andarmos para determinados lugares, particularmente onde existem 

escolas particulares, veremos crianças brancas saindo alegremente das aulas e 

entrando em carros particulares dos seus pais. [...] O racismo no Brasil tem 

um caráter extremamente múltiplo que é possível percebê-lo, pois é uma 
ideologia que “cimenta” relações sociais particularmente em um país 

atravessado historicamente por mais de três séculos de escravização de 

africanos abolida de forma conservadora tardiamente. Oliveira (2021, p. 43). 

 

Para refletir sobre o racismo estrutural, Oliveira (2021) se inspirou nas ideias de 

Lélia Gonzalez (1980), uma das escritoras brasileiras antirracistas mais combatentes do 

século XX. Em seus escritos, Gonzales apontava que os negros encontravam dificuldade 

de ser entenderem enquantos negros e negras em um país que propagava incisivamente o 

branqueamento como modelo universal. Ela comungava juntamente com outros 

intelectuais negros, a exemplo de Abdias do Nascimento, Joel Rufino, Beatriz 

Nascimento, bem como com brancos antirracistas, e tinha como intenção superar a falsa 

ideia do mito da democracia racial. 

 

Tais contradições nos remetem ao mito da democracia racial enquanto modo 

de representação/discurso que encobre a trágica realidade vivida pelo negro 

no Brasil. Na medida em que somos todos iguais perante a lei, que o negro é 

um “cidadão igual aos outros” graças à Lei Áurea, nosso país é o grande 

exemplo da harmonia inter-racial a ser seguido por aqueles em que a 

discriminação racial é declarada. Com isso o grupo racial dominante justifica 

sua indiferença e sua ignorância em relação ao grupo negro. Se o negro não 

ascendeu socialmente e se não participa com maior efetividade nos processos 

políticos, sociais, econômicos e culturais, o único culpado é ele próprio 

(Gonzalez, 2020, p. 189). 

 



81 
 

Antes de nos aprofundarmos em outros assuntos, não podemos deixar de falar 

sobre um dos maiores intelectuais negros, d a década de 1950 até a sua morte se 

posiciounou contra o racismo e contra o processo de dominação dos opressores. Ele 

pensa o Brasil a partir do processo de escravização e da luta contra a escravidão. 

Desmascarou muitos de seus contemporâneos, que passavam uma visão totalmente 

simplista do movimento negro e dos próprios negros escravizados. Em nenhum 

momento simplificou a história do povo preto como muitos teóricos à época fizeram, 

pelo contrário, ele desmistificava ideias que foram construídas sobre a população 

escravizada, segundo as quais, tais negros escravizados, sofrendo horrores, viviam de 

maneira cordial e pacífica em relação aos seus donos, sem lutar contra a escravidão 

(muitos autores afirmavam que os negros escravizados não teriam um projeto de 

libertação). Esse teórico é Clovis Moura (1925-2003), de quem só tomei consciência 

participando dos movimentos sociais na igreja católica e no coletivo do qual, participo 

há sete anos, chamado Coletivo Leste Negra, na zona leste de São Paulo, que tem como 

princípio a formação continuada dos professores periféricos sobre a luta antirracista. 

Nestes encontros entramos em contato com a sua obra clássica: Rebeliões  na  Senzala,  

e a Sociologia do Negro Brasileiro, tais obras  fazem reflexões sobre as injustiças 

ocorridas  contras os negros nos processos históricos escravagistas no brasil, destacando 

a resistência do povo negro,  e a sua posição na sociedade,  no qual esclarece a 

invisibilidade das contribuições e lutas dos povos escravizados sempre expondo o viés 

ideologico dos opressores.  

Enfim, torna-se evidente porque tenho como referências escritores importantes 

como Lélia Gonzalez, Frantz Fanon, Kabengele Munanga, Abdias do Nascimento, 

Conceição Evaristo, Azoilda Loreto Trindade, Beatriz Nascimento, Sueli Carneiro, 

Djamila Ribeiro, bell hooks, Denis de Oliveira, Grada Kilomba, Chimamanda Adichie, 

Amailton Magno Azevedo, Achille Mbembe, Alda do Espírito Santo, Carla Akotirene, 

Nilma Lino Gomes e Neusa Santos Souza, entre outros intelectuais negros que 

diariamente enfrentaram e enfrentam o racismo e outras formas de opressão que 

sofremos diariamente só pelo fato de sermos negros. Por que ainda nas universidades 

tais escritores não são mencionados? Vale ressaltars que muitos dos aprofundamentos 

que tive no processo de mestrado se deram graças às aulas do meu orientador Jason 

Mafra e de demais professores que possuem posicionamentos éticos, políticos e 

pedagógicos relativos à educação antirracista, sempre na defesa de uma escola pública e 

de qualidade. 



82 
 

Retomemos as ideias de Clovis Moura (1925-2003). Ele era um historiador, 

sociólogo e comunista negro que dedicou a sua obra às questões raciais no Brasil, 

exercendo um papel fundamental sobre a luta antirracista no nosso país. Seu livro 

Rebeliões da senzala: quilombos, insurreições e guerrilhas (1959) falava sobre um 

jornalista combatente das ideias capitalistas e que dizia que os negros tiveram um papel 

passivo no processo escravagista. O autor investiga tais pensamentos racistas e 

desconstrói os conceitos equivocados propagados por Gilberto Freire, Joaquim Nabuco, 

Caio Prado Nunes e outros abolicionistas brancos sobre os povos afro-brasileiros. Desse 

modo, os seus estudos têm total relevância para as discussões atuais no combate ao 

racismo epistêmico e estrutural. Além disso, Moura fez um estudo aprofundado para 

desconstruir as falácias e ideias sobre a cordialidade, ou passividade, dos escravizados, 

falácias que, inclusive, são propagadas até os dias de hoje. O autor mostra que, desde os 

primeiros navios negreiros na diáspora, os povos africanos são protagonistas de 

insistentes lutas por sua liberdade. Apresenta também as múltiplas formas de resistência 

dos oprimidos, tais quais suicídios, fugas, construção de quilombos, danças, músicas, 

manifestações como o jogo de capoeira e um sem número de sabotagens que nenhum 

setor dos escravagistas conseguia suportar, mesmo com as suas variadas formas de 

opressão. Os escravizados resistiam e resistem. 

O autor mostra que foram trezentos anos de luta e resistência que ajudaram a 

gerar a crise do sistema escravagista, com grandes guerras e quilombos, o que apenas 

culminou na pressão da Inglaterra obrigando a princesa Izabel a se posicionar, 

juntamente a seu grupo da elite dominante, contra a escravidão. Sabemos que o Brasil 

foi o último país a abolir a escravização e a libertar o povo preto. Entretanto a história 

oficial nos nega a verdade sobre a resistência e lutas do povo preto, de modo no mínimo 

equivocado, como demonstra Moura. 

Eis mais um motivo para que falemos com as crianças e bebês, de forma lúdica, 

sobre os seus descendentes, povos africanos e indígenas resistiram, brigaram e 

brigam até hoje por melhores condições de vida coletiva. Além disso, nossos 

ancestrais, que construíram muitos dos edifícios de uma cidade como São Paulo, 

trouxeram conhecimentos das tecnologias agrícolas, da medicina e de muitas 

manifestações culturais – como a música, a dança e a culinária – que enriqueceram em 

muito a nossa cultura. Clovis Moura (1998)  nos mostra de maneira significativa que 

a nossa história foi totalmente negativada pela elite nacional, atrelada a uma 



83 
 

narrativa que apresenta o povo escravizado como objeto, sem alma, sem saberes, 

servindo apenas para o trabalho. 

 

Na primeira fase da escravidão, a luta contra o sistema é apenas dos escravos. 

São eles que de várias formas solapam o instituto opressor. Somente depois 

de 1850 é que veremos o apoio de personalidades e entidades defendendo o 

fim do trabalho servil. Nesta última fase da escravidão, após a abolição do 

tráfico, já no período, portanto, que denominamos de escravismo tardio, 

várias vertentes abolicionistas radicais passaram a cooperar juntamente com 

os escravizados rebeldes, disto são exemplos os Caifases, de Antônio Bento, 

em São Paulo, o Clube de Cupim, em Pernambuco, as bastilhas do estado do 

Rio, os libertadores, no Ceará, que participavam de todas as formas para que 

o anacronismo que era a escravidão no Brasil àquela época fosse extinto. 

Mas isso somente quando ele saiu do período de crise e entrou em plena 

decomposição [...]. Enquanto o escravismo brasileiro era uma instituição 
sólida e reconhecida, somente os escravos lutaram radicalmente para 

combatê-lo. MOURA, (1988, p. 52). 

 

 

Moura devolve o protagonismo aos escravizados, enaltecendo a vivacidade do 

povo preto, pouco descrita pelos intelectuais brasileiros afeitos à ideologia dominante de 

então. Temos certeza de que, se a história fosse contada a partir do ponto de vista dos 

oprimidos, e não dos opressores, a consciência e os posicionamentos políticos e 

ideológicos da maior parte da população seriam outros. Pensemos no quão corajoso e 

assertivo Moura foi em seu tempo histórico, contando com poucos colaboradores para 

elaborar o que hoje entendemos como um tipo de educação antirracista, com uma 

pesquisa aprofundada que tentou desmistificar uma história contada pelos brancos e 

pelos dominadores da época. Seus pensamentos compactuam também com as ideais da 

escritora Chimamanda Ngozi Adichie (2009), que fala sobre o perigo da história única 

e cujo livro foi registrado a partir de sua primeira fala no TED Talk. Nilma Lino Gomes 

(2017, p. 10), em seu livro O movimento negro educador, afirma que: 

 

Se não fosse a luta do Movimento Negro, nas suas diversas formas de 
expressão e de organização, com todas as tensões, os desafios e os limites, 

muito do que o Brasil sabe atualmente sobre a questão racial e africana não 

teria sido aprendido se não fosse pelos próprios negros. E muitos saberes que 

hoje se produzem sobre a temática racial e africana, em uma perspectiva 

crítica e emancipatória, não teriam sido servidos para construir nem as 

políticas de promoção da igualdade racial teriam sido construídas e 

implementadas. [...] Porém, o conhecimento nascido na luta não avança de 

modo isolado. 

 

 



84 
 

Reitero as ideias da autora, tomando como referência a retomada histórica de 

Clovis Moura, sobre a relevância do outro lado da história dos povos afro-brasileiros. 

Nosso povo insistentemente “quis” e quer ser visto como sujeito, como humano, como 

um ente também dotado de saberes e cultura e, desse modo, o Movimento Negro 

Unificado,  tem como ato político o rompimento com visões distorcidas, negativas e 

naturalizadas sobre os pretos, sobre nossas histórias, culturas, práticas e conhecimentos. 

Retira-se, assim, a população preta da inferioridade racial ditada pelos opressores e 

reconstrói-se a concepção de raça como construção social, colocando em xeque o mito 

da democracia racial. 

 

O Brasil construiu, historicamente, um tipo de racismo insidioso, ambíguo, 
que se afirma via sua própria negação e que está cristalizado na estrutura da 

nossa sociedade. Sua característica principal é a aparente invisibilidade. Essa 

invisibilidade aparente é ainda mais ardilosa, pois se pela  via do mito da 

democracia racial, uma construção social produzida nas plagas brasileiras. 

Através da narrativa do mito que é extremamente conservadora – porém 

transfigurada em um discurso democrático – a igualdade das raças é 

destacada. Trata-se, no entanto, de uma falsa igualdade, pois ela se baseia no 

apagamento e na homogeneização [...]que acaba por cristalizar e 

subalternizar as diferenças, os grupos étnico-raciais e a sua história. (Gomes, 

2017, p. 27). 

 

Sabemos que o conceito de democracia racial impera até hoje por meio do 

discurso dominante, fixando no imaginário social a ideia de que vivemos 

harmoniosamente e que o Brasil é o país da alegria e da cordialidade. Uma das “provas” 

dissco estaria no “fato” de que os pretos aceitaram passivamente a sua condição de 

escravizados, vivendo em harmonia com seus dominadores, e que as situações de 

violência de várias ordens, que aconteceram e acontecem sobre o corpos pretos, são 

apenas procedimentos naturais, que não passam pela esfera racial. Sob essa ótica, as 

injustiças que acontecem com as pessoas pretas são fatos isolados individualizados e 

não frutos de um racismo estrutural, cultural, pseudocientífico, institucional e 

epistêmico.  Porém, cada vez mais o Movimento Negro vem impulsionando as 

universalidades, a sociedade como todo, por meio das legislações, mas também a partir 

de novas abordagens e aportes teóricos, apresentando narrativas desvinculando do 

discurso dominante, que disseminou pensamentos equivocados ao longo dos últimos 

séculos. 

A narrativa da democracia racial está baseada no pressuposto de não olhar para a 

ferida como ela é, e de não tratá-la como tal. Quando os negros circulam pelos espaços 

fora das periferias, é como se seu corpo não estivesse autorizado a circular naquele 



85 
 

lugar, muito menos a pertencê-loe e a consumir o que o grupo dominante consome. 

Logo surgem os olhares, os comportamentos, as palavras, a violência subjetiva e física, 

enfim, práticas violentas variadas, ora veladas, ora escancaradas. Muitos que nunca 

sofreram, nunca sentiram na pele as práticas de racismo, acreditam que a denúncia de 

tais práticas e exagero, mania de perseguição, vitimismo. Desse modo, as discussões 

ficam fechadas apenas em atos isolados, individuais e pautadas no comportamento, e 

assim não conseguimos enxergar a grandeza e a perversidade do racismo estrutural que 

permeia toda a sociedade. 

Por conseguinte, vale dizer que não podemos permitir que os racistas, a partir do 

pacto da branquitude, tenham posicionamentos homofóbicos, sexistas, misóginos e se 

justifiquem dizendo que estão apenas reproduzindo os valores de uma sociedade 

estruturalmente racista e machista. Afinal, como afirma Ângela Davis, não basta não ser 

racista, é preciso ser antirracista. E ser antirracista é justamente se contrapor, se 

posicionar, fortalecer o movimento e não deixar naturalizar e perpetuar situações que 

inferiorizam os grupos étnicos afro-brasileiros e indígenas, indignando-se, por exemplo, 

ao verificar que, em determinada instituição empresarial, nem 50% dos seus 

funcionários negros ou indígenas ocupam os melhores cargos. 

Enquanto a sociedade que naturalizou corpos pretos em situações de servidão, 

não começar a desnaturalizar o seus pensamentos, práticas e omissões racistas, não 

conseguiremos vislumbrar outro mundo possível. Lembremos, na esteira de Maria 

Aparecida Bento (2002, p. 29), em sua obra Pactos narcísicos no racismo: branquitude 

e poder nas organizações empresariais e no poder público, que: 

 

O branqueamento foi forjado pela elite brasileira, pois propositalmente 

sustentam a ideia de beleza e inteligência como característica do grupo racial 

branco da sociedade, legitimando a hegemonia social, política, econômica e 
cultural [...] seguindo a lógica hegemônica por conceder ao sujeito branco 

vantagens e bens materiais e simbólicos em relação aos não brancos. 

 

Cíntia Cardoso relata que os intelectuais negros Du Bois, Frantz Fanon, Steve 

Biko, Fernando Goés, Abdias do Nascimento, Alberto Guerreiro Ramos e Maria 

Aparecida Bento foram pioneiros em situar o branco como problema científico, 

trazendo à tona a ausência de problematização em torno do ser branco em sociedades 

racializadas. Cardoso comunga com as ideias da pesquisadora Ruth Frankenberg (1999), 

que categoriza a branquitude da seguinte forma: 

 



86 
 

A branquitude é um lugar de vantagem estrutural nas sociedades estruturadas 

por dominação racial. A branquitude é um ponto de vista, um lugar a partir 

do qual nos vemos e vemos os outros e as ordens nacionais e globais. A 

branquitude é uns lócus de elaboração de uma gama de práticas e identidades 

culturais, muitas vezes não marcadas e não denominadas como nacionais ou 

normativas em vez de especificamente raciais. A branquitude é comumente 

predominada ou deslocada dentro das denominações étnicas ou de classe. 

(Cardoso, 2021, p. 31). 

 

Muitas vezes, a inclusão na categoria branca é uma questão controversa em 

diferentes épocas e lugares como lugar de privilégio. A branquitude é produto das 

histórias e também uma categoria relacional, com significados socialmente instituídos. 

Em outras palavras, a branquitude é entendida como uma construção social de 

significados em torno da identidade branca numa estrutura racista em que os brancos 

detêm privilégios simbólicos e materiais e não são submetidos ao ônus do racismo, que 

recai apenas sobre a população negra (Cardoso, 2017, p. 35). Com efeito, Lourenço 

Cardoso ( 2017,  p.16).  discorre sobre duas posições, a da branquitude crítica e a da 

branquitude acrítica. A branquitude crítica caracteriza as pessoas que se posicionam 

publicamente contra o racismo, enquanto a categoria da branquitude acrítica se liga 

àqueles que se sentem pertencentes a uma raça superior, e que, assim, não questionam o 

preconceito e a discriminação racial.  

Diante da problemática, lidamos com muita dificuldade no que diz respeito a 

essa questão histórica. Muitos brancos, mergulhados em seus privilégios, não enxergam 

que seu grupo racializado carrega, historicamente, a herança do branco colonizador e 

opressor. Muitas pessoas não querem se associar a esse lado da história, não aceitando e 

não corroborando a perpetuação de narrativas sobre os opressores e atuando 

criticamente contra o racismo. Outros silenciam-se sobre seus privilégios, não querendo 

compreender o que seu grupo étnico fez, e continua fazendo, para se beneficiar da 

narrativa opressora os inscreve num lugar de visibilidade, proteção e superioridade. 

Nos meios educativos, também lidamos com outras situações contraditórias 

quando muitos educadores brancos e não brancos não se sentem autorizados a se 

posicionar em relação ao racismo. Muitos alegam que essa pauta é exclusiva de quem 

sofre o racismo, isto é, como se apenas negros e negras, que possuem o lugar de fala das 

categorias oprimidas, tivessem autorização para falar sobre o racismo cotidiano que 

sofrem. Com esse pensamento desmobilizante, não conseguiremos avançar de forma 

intencional. Nós somos vítimas do racismo, porém muitos deixam ao nosso encargo 

combater o racismo sozinhos. Consequentemente, como falaremos e engajaremos os 

privilegiados na luta contra algo que eles próprios fazem? 



87 
 

Lugar de fala é o título de um livro integrante da coleção Feminismos plurais, 

lançado em 2019 pela filósofa brasileira Djamila Ribeiro. A escritora defende que todos 

nós, brancos, pretos e indígenas, e outros, temos um lugar de fala, pois, a partir da nossa 

história, de nossas experiências e contextos (sociais, políticos e ideológicos), falamos de 

lugares distintos. A autora, inspirada em Linda Alcoff, Gayatri Spivak e na feminista e 

socióloga estadunidense Patrícia Hill Collins, expõe que  as pessoas negras têm 

propriedade e responsabilidade para tratar das pautas que envolvem o combate ao 

racismo, mas também  é necessário,  que os brancos também combatam  o racismo de 

maneira ativa,  não esquecendo do seu privilegio e posição social e cultural, mas todos 

podem e devem se posicionar criticamente contra o  racismo e outras discriminações 

sociais. 

No entanto, esse conceito convida à reflexão acerca dos impactos sociais 

produzidos pelo racismo na vida da população negra, pois o lugar no qual falamos 

singulariza o nosso discurso. 

A autora relata que todos precisam ser ouvidos de modo distinto em nossa 

sociedade, pois somos todos marcados pelo racismo e pelo sexismo. Existem vários 

pontos de vista contemplando os diferentes lugares, de modo que todos precisam se 

corresponsabilizar em práticas e discussões antirracistas. 

O escritor Deivison Faustino, pesquisador das ideias de Frantz Fanon no livro 

Frantz Fanon e as encruzilhadas: Teoria, política e subjetividade, reflete: 

 

No caso de Fanon, não se trata de afirmar que o racismo é um epifenômeno 

das contradições de classe, muito menos que se dissolveria diante de uma 

solidariedade abstrata entre os proletários do mundo, mas, na sociedade 

moderna, como elemento que torna possível o empreendimento colonial. 

Além disso, a posição de Fanon permite perceber o quanto essa prática de 

negação da humanidade não se restringiu aos territórios colonialmente 

ocupados, configurando-se também como eixo estruturante da própria 

modernidade, sim civilizações europeias e seus representantes mais 

qualificados, são responsáveis pelo racismo colonial (Faustino, 2022, p. 64). 

 

No prefácio do livro Pele negra, máscaras brancas (Fanon, 2008, p. 17), Lewis 

R. Gordon destaca que Fanon considera, inicialmente, racismo e colonialismo como 

modos socialmente gerados de ver o mundo e viver nele. Isso significa que os negros são 

construídos como negros, e não haveria razão para as pessoas na África, na Austrália ou 

em outras áreas do Pacífico Sul pensarem sobre si mesmas em termos raciais. Fanon 

(2008, p. 103) dialogar com as nossas inquietações sobre criança e infância, inclusive 



88 
 

apresentando uma situação em que uma criança, junto à sua mãe, espanta-se com o 

próprio Fanon: 

 

mamãe, olhe o preto, estou com medo! E começavam e me temer: quis 

gargalhar até sufocar, mas isso tornou-se impossível. [...] Cale a boca, 

menino, ele vai se aborrecer! Não ligue, monsieur, ele não sabe que o senhor 

é tão civilizado quanto nós. [...] O menino se joga nos braços da mãe, o preto 
vai me comer [...] (Fanon, 2022, p. 34). 

 

Este trecho nos mostra claramente que, mesmo em épocas distintas da nossa, as 

crianças, ao conviver com práticas de racismo e dentro de uma estrutura racista, 

começam a reproduzir comportamentos já naturalizados em seu cotidiano. Note-se que, 

nessa passagem, uma criança branca se sente no direito de expor as suas impressões de 

forma assustada, amedrontada, como se a figura que está na sua frente não fosse um 

sujeito como ela mesma e sim um animal ou um monstro. Imaginemos o que foi 

embutido em seu imaginário, como os negros e negras são representados em seu 

cotidiano. Imaginemos, agora, as crianças pretas da mesma idade, também vivendo em 

uma estrutura racista. Na citação acima percebemos a indignação do escritor e sua 

fragilidade ao não conseguir se defender frente à constatação de que uma criança, um 

sujeito, já foi ensinada a odiar, a sentir medo e a não reconhecer um homem negro 

como um semelhante. Fanon (2008, p. 106) relata que seu corpo foi  

“ espancado,  desconjurado, demolido, enlutado naquele dia branco de inverno. O 

preto é um animal, o preto é ruim, malvado, feio”. Tenhamos em conta que esses 

sentimentos, verbalizados pelo autor, servem apenas como uma ilustração de 

incontáveis situações racistas que eram vividas naquele período em um país 

marcadamente racista. 

Não estamos narrando uma cena qualquer, nem menosprezando milhares de 

cenas racistas que acontecem a cada minuto em nosso país, mas falando de um 

escritor e teórico revolucionário, que ditou muitas das ideias anticoloniais do século 

XX, um psiquiatra nascido na Martinica, país colonizado pela França. Fanon desde 

muito cedo vivia em uma bolha social, numa família de classe média que o fez se 

reconhecer enquanto um francês, um homem da Europa Ocidental. Durante a Segunda 

Guerra Mundial, servindo o exército, compreendeu as mazelas do racismo, vendo com 

os próprios olhos os privilégios dos brancos, até mesmo em situações em que tinham as 

mesmas atribuições. Nesse momento compreendeu a crueldade do racismo, o que se 

agravou quando foi estudar psiquiatria na França e seu trabalho de TCC não foi aceito. 



89 
 

Já eram os ensaios de Pele negra, máscaras brancas, em que nos embasamos para 

compreender os processos da colonização e decolonialidade. 

Depois desse processo estudantil, Fanon foi trabalhar na Argélia, participando 

das lutas de libertação do país contra os franceses e ganhando notoriedade mundial pelas 

usas ideias anticolonialistas. Infelizmente viveu pouco tempo, morrendo aos 36 anos em 

1961), mas tornou-se um dos mais notórios críticos da dominação racial, tendo lutado 

veementemente contra o colonialismo da época, almejando que o humanismo fosse 

contra a opressão e contra o patriarcado tão impregnado da época. Fanon deixou claro 

que o racismo não estava apenas vinculado às questões biológicas, como se 

argumentava até então, mas, sim, a questões ideológicas, sociais e políticas. Em seus 

escritos, refletiu criticamente sobre o que significava ser negro e ser branco, mostrando 

que tanto os brancos opressores quanto os negros oprimidos tinham problemas 

psicológicos relativos ao colonialismo. Ele entendia que a raça era organizadora da 

nossa vida em sociedade, da economia, da política e, por fim, das relações sociais e 

culturais. Também defendia um antirracismo libertário, criticava o estado e afirmava 

que esse mesmo estado era uma instituição que utilizava a sua estrutura para oprimir, 

humilhar e silenciar os corpos negros. 

Em 2025, a morte de Frantz Fanon completa 63 anos, e gradativamente seus 

escritos vão sendo difundidos em universidades e movimentos sociais. Segundo o 

escritor Deivison Faustino (2022, p. 37), 

 

A descolonização se propõe a mudar a ordem do mundo, é como se vê, um 

programa de desordem absoluta [...] a descolonização é o encontro de duas 

forças congenitamente antagônicas, que têm precisamente a sua origem nessa 

espécie de substancialização que a situação colonial excreta e alimenta [...]é 

verdadeiramente a criação de homens novos. Mas essa criação não recebe a 

sua legitimidade de nenhuma potência sobrenatural: a coisa colonizada se 

torna homem no processo mesmo pelo qual ela se liberta. 

 

O legado de Fanon contribui em várias vertentes, contemplando diversos 

assuntos complexos relativos à cultura, à subjetividade, ao psiquismo, À constituição do 

ser social, ao colonialismo e à luta anticolonial, ao marxismo, à fenomenologia, à 

psicanálise e outras áreas.. O autor argumenta que o branco está encerrado em sua 

brancura e, o negro, em sua negrura: “o branco está convencido de que o negro é uma 

besta [...] que tem uma visão distorcida do que falta em si”. Ele afirma que o racismo é 

um problema do branco e afirma que o branco é quem cria o negro. Nesse sentido, 

Faustino (2022, p. 76) comenta: 



90 
 

 

ocorre que essa racialização do branco é acompanhada pela teodiceia que o 

endeusa e a toma o branco fantasiosamente como referencial universal de 

humano, racializando, assim, a sua própria percepção do que é humano e do 

que é universal. Tudo isso, como vimos, só é possível a partir da 

desumanização e demonização monstrificada do negro. A grande questão, 

tanto para Du Bois, como para Fanon, é que o racismo, esse problema branco 

de implicações objetivas e subjetivas, não se restringe aos seus protagonistas, 

apresentando- se ao negro como a alteridade sob a qual este forjará, não 

passivamente, a própria identidade. 

 

 

Faustino continua as suas reflexões apontando que o branco está na posição de 

privilégio e comando também na medida em que é reconhecido como um sujeito 

universal. Ser branco se torna o único caminho para o Ser. E o negro se vê, assim, 

diante de um duplo problema, pois a vida toda, por conta da colonialidade e do racismo 

estrutural, busca organizar o seu esquema corporal, linguístico e simbólico sob os 

parâmetros da brancura. Mas Fanon adverte sobre a inviabilidade dessa alternativa, já 

que a manutenção dos privilégios brancos só se realiza na medida em que se mantém a 

diferenciação racializada entre o Eu e o Outro, de forma que as máscaras brancas 

utilizadas pelo Outro servem para reafirmar o seu estatuto subumano jamais para igualá-

lo àqueles que estão no poder. Fanon (2022 p. 125) afirma que, desde as primeiras até as 

últimas experiências de vida, o negro volta-se contra si mesmo visando afastar-se da 

“maldição” da negritude em direção à teodiceia branca, a única supostamente válida 

como critério de humanização e hominização. A consciência moral implica uma série de 

cisões, uma ruptura da consciência, com uma parte clara que se opõe à parte sóbria. 

Para que haja moral, é necessário que desapareça da consciência do preto, o escuro, o 

negro. Por isso, um negro estará, a todo o momento, combatendo a própria imagem. 

Nessa perspectiva, Fanon (2022, p. 62) relata: 

 

Pois, afinal é preciso branquear a raça: isso é algo que todas as martinicanas 

sabem, dizem, repetem. Branquear a raça, salva a raça, [...]garantir a brancura 

à raça, salvar a raça [...]garantir sua brancura. [...] É extraordinário a 

quantidade de frases, provérbios, diretrizes básicas que regem a escolha de 

um namorado nas Antilhas. A questão é não voltar a se afundar no meio da 

negrada, e toda antilha fará um esforço, em seus flertes ou em seus casos, 

para eleger o menos negro. Por vezes, para justificar um mau investimento, 
ela se vê obrigada a invocar argumentos como: fulano é negro, mas a miséria 

é mais negra que ele. 

 

Esse relato não é diferentes de muitas falas e práticas de homens e mulheres 

pretas aqui no Brasil. Infelizmente esse complexo de inferioridade, examinado no livro 



91 
 

Pele negra, máscaras brancas, também se apresenta com muita veemência nos nossos 

discursos cotidianos, principalmente entre pretos e pretas que conseguem alguma 

ascensão social, ainda que de maneira bastante velada. 

A história decolonial nos conta que os doutores das leis, os governadores de 

diferentes épocas, bem como toda a elite dominante, tinham como projeto, após o fim 

da escravização, o clareamento dos povos escravizados, que eram a maioria da 

população. Desse modo, o processo migratório ocorreu como uma tentativa deliberada 

de clarear a população brasileira. 

O mais interessante da obra de Fanon é que ele esclarece algumas de nossas 

indagações sobre o complexo de inferioridade do preto e, por meio de suas ideias, 

percebemos que o corpo preto foi negativado, humilhado, marginalizado em sua paleta 

social. O branco é que era aceito, belo, inteligente e superior e não restava, no 

imaginário comum, outro desejo que não o de ser aquilo que a sociedade exaltava a todo 

tempo, a saber, o homem branco, como um ser supremo, quase um deus. Os estudos 

sobre a psiquê humana levados a cabo por Fanon são extraordinários porque, 

considerando tanto o privilégio branco quanto o desejo, por parte do corpo preto, de ser 

o Outro e não Eu, ele aponta processos doentios em ambos os atores sociais, que 

precisam, portanto, ambos se descolonizar dessa mesma estrutura por meio da 

conscientização, libertando o homem negro do seu complexo de inferioridade e 

impulsionando-o a retomar a sua humanidade. 

Assim como Frantz Fanon, Amílcar Cabral (1924-1973) também era 

anticolonialista. Ele nos leva a pensar africanamente, restituindo as heranças africanas, 

cuja cultura é uma referência muito importante para o processo de simbolização do 

povo. Cabral nasceu em Guiné Bissau e lutou contra a colonização portuguesa, sendo 

considerado o pai da independência de seu país. Em 1945 entrou na universidade em 

Lisboa, Portugal, fez o curso de agronomia e etnologia e, nessa mesma década, 

conheceu o movimento anticolonialista africano. Sempre teve gosto pelo estudo, e suas 

experiências o impulsionaram a lutar contra as opressões em seu país, contestando 

muitas questões raciais e econômicas excludentes, convicto de que os portugueses 

fizeram os africanos pararem com sua história. Acreditava que, para libertar o povo, era 

preciso correr riscos, lutar e conscientizar os camponeses por meio dos estudos. Fundou 

o Partido Africano para a Independência da Guiné e Cabo Verde – PAIGC –, uma 

organização política que buscava a libertação das colônias portuguesas e se destacou por 

suas estratégias contra o regime lusitano, organizando lutas armadas no interior da 



92 
 

Guiné Bissau. Ao longo da sua jornada mobilizou e articulou contendas contra os 

colonialistas, desempenhando um papel importante no combate aos opressores 

portugueses. Tais estratégias tornaram-se um modelo para outros países africanos 

também colonizados. Além das lutas armadas, o partido tinha como princípio 

conscientizar a população sobre o processo de dominação que o povo sofria há séculos, 

promovendo, por exemplo, inúmeros grupos de alfabetização. Cabral foi um intelectual 

potente que levou seu povo a reconhecer o sistema opressor e, em 1963, já mais 

articulado e combativo, a  declarar a independência unilateral, tendo Cabral como seu 

líder principal e buscando apoio internacional junto à ONU (Organização das Nações 

Unidas). O pensador guineense foi assassinado a tiros em 20 de janeiro 1973 e sua 

morte abalou o mas não o imobilizou, e a luta pela independência continuou com seu 

irmão Luiz Cabral e outros líderes. Pouco tempo depois do golpe militar de Portugal, 

em 1974, o grupo se expandiu e Guiné Bissau e Cabo Verde conseguiram a sua 

independência. Em 2020, Amílcar Cabral foi reconhecido como o segundo maior líder 

mundial da história por sua ação em processos de descolonização de países africanos 

dominados por Portugal. Tal indicação foi  elaborada por históriadores para a BBC, a 

lista pertence “BBC World Histories Magazine” revista britânica, em  2020. 

A história de Amílcar Cabral é inspiradora ao revelar a resistência e articulação 

de uma nação preta pela libertação, utilizando estratégias tão combativas quanto 

educativas para tirar o seu povo da alienação política por meio dos estudos, 

conquistando mais adeptos para o seu ideário. Isso garantiu a autonomia de uma 

organização coletiva que, mesmo após a sua morte, não se curvou contra os 

colonizadores e resistiu até que a libertação de seu país se consumasse. 

A biografia de Cabral deixa visível o seu papel enquanto educador. O guineense 

compactuava com Paulo Freire no que se refere à conscientização das massas por meio 

do estudo. O seu legado é um exemplo de como o trabalho formativo é necessário para 

instigar e fortalecer o grupo massificado, mostrando novas possibilidades. O impacto de 

sua história de luta e vida garantiu a continuidade de seu movimento – mesmo depois da 

sua morte, seus parceiros resistiram, acreditando no seu papel na sociedade enquanto 

seres humanos reflexivos, críticos, capazes de modificar as estruturas coloniais e de 

viabilizar o sucesso da luta. 

Encontramos vários autores que descrevem processos de colonialismo e 

decolonialismo a partir das reflexões de Amílcar Cabral, como Antônio Duarte da Silva, 

Carlos Lopes, Patrícia Villen, Manuela Ribeiro, Patrícia de Amílcar Cabral, Daniel do 



93 
 

Santos, Luciana Dias. No livro: Amilcar cabral, organziação política,  organizado pelo 

escritor Andrey Santiago (2023, 47), encontramos vários escritos e pensamentos de 

Amílcar Cabral que revelam, de maneira ampla e acessível, como era pensada a sua 

organização partidária e quais eram os seus desafios, explicando  conceitos 

fundamentais do marxismo e do leninismo, mas também a sua aplicação no cotidiano da 

militância política. 

 

A democracia revolucionária exige, com efeito, que trabalhadores e líderes 

responsáveis vivam entre o povo, para o povo, atrás do povo. Eles devem 

trabalhar para o Partido com a certeza de que estão trabalhando para o povo 

de nossa terra. [...] não devemos enganar o povo com palavras bonitas, com 
falsas promessas, devemos dizer a eles francamente as dificuldades. [...] 

como já disse, devemos avançar constantemente para colocar o poder nas 

mãos de nosso povo, para fazer uma mudança profunda na vida do povo, até 

mesmo para colocar todos os meios de defesa nas mãos do povo, para que o 

nosso povo defenda a nossa revolução (Cabral, 2001, p. 8). 

 

 

Nesses escritos selecionados por Andrey Santiago, vemos a abordagem 

combativa do escritor e revolucionário Amílcar Cabral que nos inspiram até hoje. Neles, 

notamos que seu grupo de combatentes era regido por pensamentos e ações simples, 

com uma organização bem peculiar. 

 

Hoje é do partido toda aquela gente da nossa terra que está disposta a acabar 

com o colonialismo português e disposto a cumprir as ordens da direção do 

nosso partido, esses são do partido, mas amanhã serão do partido só aqueles 

que têm uma conduta de moral exemplar, como homens dignos, ou como 

mulheres dignas da nossa terra. [...] Povo da Guiné Bissau ou povo de Cabo 

Verde, para nós é toda população que quer correr com os colonialistas 

portugueses da nossa terra. Isso é que é povo, o resto não é da nossa terra 
(2001 p. 9). 

 

A partir da leitura de Amílcar Cabral, passamos a relacionar as suas concepções 

com a nossa contemporaneidade. Percebemos, de forma muito visível – ainda que 

mascarada em práticas que parecem bem-intencionadas, mas que no fundo possuem 

interesses políticos, ideológicos e de dominação do mercado capitalista –, que a 

ideologia colonialista ainda persiste hoje sob a forma de padrões normativos de 

naturezas diversas, de beleza, de cultura, de saberes, de crenças e valores, atuando desde 

as esferas mais íntimas até as institucionais. Na verdade, esse aparato ideológico 

mantém o colonialismo nas relações entre os países desenvolvidos e os países 

subdesenvolvidos. Observamos também práticas coloniais nas religiões, por enquanto as 

religiões de matrizes africanas são frequentemente marginalizadas. Nos últimos anos, 



94 
 

vimos nos jornais muitas ações criminosas contra os  terreiros de candomblé e umbanda.  

O Disque 100,  canal oficial  de denúncias registrou 2.472 casos de intolerância 

religiosa em todo o país em 2024 um aumento de 66,8% em relação ao ano passado. 

Tais dados são retirados  do Ministério dos Direitos humanos e da Cidadania - 

(MDHC). Nos espaços educativos, as educadoras se sentem à vontade para falar de 

vários assuntos sobre a história da África, mas, quando se trata de conversar com as 

famílias sobre as religiosidades de matriz africana, é como se esse fosse um assunto 

proibido. Essa é uma das inúmeras ilustrações da presença colonialista no nosso 

cotidiano, que comprovam como esse problema persiste e não é algo restrito ao nosso 

passado histórico. Por muito tempo, o currículo para a educação infantil e para os 

ensinos fundamental e médio era pautado em conteúdos exclusivamente ligados a 

saberes da Europa, tida como referência universal. Após a promulgação da lei nº 

10.639/03, que nos obrigaria a propiciar novas ações no combate ao currículo 

eurocentrado, percebemos muitas resistências, com falas como “chega de falar de preto” 

ou “depois dessa lei só se fala de preto”. Diante de manifestações como essas, vemos o 

quanto os pensamentos e corpos ainda são colonizados. A forma de relacionar e de 

transpor o conteúdo didático ainda é colonizada. As professoras e professores se 

colocam como os detentores dos conhecimentos, negando os saberes dos bebês e 

crianças por meio de práticas educativas que limitam a criatividade, a ludicidade e o 

movimento livre das crianças, desenvolvendo uma educação bancária, de verticalidade, 

na qual o professor ministra as aulas e as crianças e bebês ficam na posição de receber, 

de aprender, passiva e homogeneamente, saberes que são considerados como servindo 

para todos, não singularizando os sujeitos. 

O filósofo Domênico Losurdo (1941-2018), estudioso do colonialismo, do 

imperialismo e da luta anticolonial, expõe, em Colonialismos e luta anticolonial desafios 

da revolução do século XXI (2023), as temáticas do racismo e da dominação colonial 

de modo a revelar uma perspectiva histórica do desenvolvimento do capitalismo sob a 

hegemonia dos EUA, com um olhar investigativo sobre o marxismo e a luta anticolonial 

e anti-imperialista. Losurdo nos faz refletir sobre as novas roupagens que o 

colonialismo utiliza para manter no poder os mesmo grupos de sempre. O domínio 

global dos colonialistas se moderniza, hierarquizando sempre os povos que são 

superiores e inferiores, os colonizadores e os colonizados, os opressores e os oprimidos. 

O autor apresenta as situações democrático-participativas como um dos caminhos para 

uma perspectiva socialista-comunista em defesa da paz contra a guerra. Demonstra 



95 
 

também que, historicamente, as lutas de classes sempre existiram. Os oprimidos sempre 

resistiram lutando por mais direitos e os opressores sempre tentaram negativar e 

silenciar a classe trabalhadora, conseguindo impor a democracia burguesa ao mundo. 

Assim a burguesia mantém o seu domínio, impedindo que o poder popular se estabeleça 

como uma possibilidade de transformação social, cultural e ideológica. Compactuando 

com as ideias marxistas e preocupado com a luta anticolonial e antirracista, Losurdo nos 

traz ferramentas para refletirmos sobre o nosso tempo. 

Em se tratando de colonialismo, notamos seus resquícios nos comportamentos e 

ações de muitos sujeitos que sofrem ou exercem opressões de diversas ordens. “Muitas 

vezes uma mesma pessoa pode sofrer com diferentes formas de opressão a depender da 

relação sociocultural que está em jogo em determinada ocasião. Assim, lida-se com 

gestos específicos de subjugação, ora pela sua condição de mulher, ora por ser uma 

pessoa negra ou, ainda, por ser periférica, nordestina, gorda etc. Uma única pessoa pode 

se ver atravessada por opressões de diversas naturezas – racistas, xenofóbicas, 

machistas e assim por diante A pesquisadora Carla Akotirene, em seu livro: 

Interseccionalidade,  na  coleção  Feminismos plurais (2019), trabalha o conceito de 

interseccionalidade, conveniente para entendermos esse fenômeno que perpassa as 

relações cotidianas e que muitas vezes não compreendemos devidamente: os ataques de 

diversas ordens. Akotirene se inspirou nas pesquisadoras e feministas negras Kimberlé 

Crenshaw (1989), Patrícia Hill Collins (1998), Lélia Gonzalez (1984), Jurema Werneck 

(2005), Sueli Carneiro (2011) e Luiza Bairros (2008). Todas afirmam que as diferentes 

matrizes de opressão estão interligadas. A autora comenta que o racismo, o machismo e 

o capitalismo compactuam das mesmas narrativas e dos mesmos objetivos: excluir, 

inferiorizar, massificar, negativar e objetificar. Ela deixa evidente que a 

interseccionalidade não é uma soma de opressões, mas um cruzamento entre elas. Uma 

situação racista ou machista não acontece de forma separada. A mesma pessoa, ao 

sofrer uma violência racista, está inserida em um contexto que também a exclui por ser 

pobre, gorda, mulher etc. Nossos corpos são marcados e marginalizados das mais 

diversas formas, não temos respiro sobre as opressões que nos assolam. 

Kimberlé Crenshaw mostra, por exemplo, que a gordofobia da mulher branca 

não se iguala ao racismo do negro e, assim, a interseccionalidade nos ajuda que pensar 

que algumas formas de opressão são mais dolorosas que outras, ainda que todas sejam, 

evidentemente, opressivas. Nesse sentido, diz Akotirene (2019, p. 88): 

 



96 
 

O que a proposta da interseccionalidade faz? Como seu nome indica, 

intersecciona. Então, o problema da interseccionalidade é que por meio dela 

primeiro se assume que as identidades se constroem de maneira autônoma, 

quer dizer, que minha condição de mulher está separada da minha condição 

de negra e que a minha condição de negra também está separada da minha 

condição de lésbica. E de classe. Esse é o primeiro problema. E que há um 

momento em que, como as autopistas, isso se intersecciona. 

 

 

Sueli Carneiro (2005) comenta que, quando nos referimos às mulheres, 

precisamos deixar claro de quais mulheres estamos falando, olhando sempre para 

questões étnicas, sociais, fenotípicas e de gênero. Ela reforça que a interseccionalidade 

está amparada por um sistema político articulado com o capitalismo, o patriarcado e o 

racismo e que se faz necessário lutarmos contra todas as formas de opressão. É oportuno 

lembrarmos do discurso da ex-escravizada Sojourner Truth (2025/1951), que lutou 

bravamente contra as opressões machistas e racistas, e que deixa uma importante 

ilustração do que é a interseccionalidade: 

 

Aqueles homens ali dizem que as mulheres precisam de ajuda para subir em 

carruagens, e devem ser carregadas para atravessar valas, e merecem o 

melhor lugar onde quer que estejam. Nninguém jamais me ajudou a subir em 

carruagens ou a saltar sobre poças de lama e nunca me ofereceram o melhor 

lugar algum! E eu não sou uma mulher? 

 

 

Vimos apresentando alguns intelectuais que nos fazem pensar nos processos 

históricos e ideológicos por que fomos passando ao longo da história escravocrata 

brasileira. Entendemos que cada autor aqui citado contribuiu com uma conquista para o 

movimento negro e para sociedade, servindo de inspiração para muitos pretos e pretas. 

Gradativamente as narrativas descolonizadas vão semeando entre nós novos olhares 

sobre o mundo que nos cerca. Tentamos, aqui, mencionar variadas vertentes da luta 

antirracista. Adiante, mencionaremos em nossas análises esses pesquisadores 

entendendo-os como caminhos possíveis em suas concepções antirracistas. Em nossas 

referências bibliográficas, temos muitos intelectuais pretos e não pretos engajados na 

tentativa de viabilizar outras narrativas no combate ao racismo, ao colonialismo e às 

opressões sociais de modo geral. 

Aqui no Brasil, Lélia Gonzalez (1980) já tratava, a seu modo, da 

interseccionalidade, ao compreender que boa parte da população não é discriminada 

apenas porque é negra, mas também por ser pobre, nordestina, descendente de 

escravizados. Fique claro que o termo interseccionalidade faz parte da luta dos 



97 
 

movimentos de mulheres pretas, cabendo lembrar deste movimento histórico  tão 

importante para compreendermos e combatermos as variadas formas opressivas. 

A escritora Azoilda Loretto Trindade (1957-2015) é uma delas. Essa intelectual 

e educadora, feminista negra, dedicou os seus estudos no campo das ações antirracistas, 

voltada principalmente para a educação infantil. Ela atuou nos períodos de formação, 

implementação e desdobramentos da obrigatoriedade da lei nº 10.639/03. 

Azoilda questionava os saberes ditos universais na lógica eurocentrada e 

acreditava que era preciso promover a diversidade dos variados saberes sobre os povos 

africanos, pois, no processo de construção da subjetividade, os saberes ditos como 

universais contribuiriam para o apagamento das memórias e da produção histórico-

intelectual do nosso povo. Nós, pretos, não tivemos nem a possibilidade de existir 

plenamente, éramos considerados sub-humanos sem alma. Uma tal concepção contribui 

enormemente para a marginalização dos saberes ancestrais, gerando subjetividades com 

baixa autoestima, perdidas em crises identitárias e com complexos de inferioridade 

irreparáveis. Azoilda parte do princípio de que as crianças, como todos os seres 

nascentes na diáspora, precisam resgatar a África existente dentro de si. Se cada 

afrodescendente passar frequentemente por experiências positivas relativas à sua cultura 

e a seu povo, compreendendo e reconhecendo a efetiva participação dos africanos na 

construção da cultura brasileira, conseguiremos fortalecer a identidade do povo preto. 

Mas ela afirma que essa construção identitária só acontecerá a partir da tomada de 

consciência sobre nosso passado, sobre quem somos nós e sobre quais ações estamos 

promovendo para nos afirmarmos no mundo racista. 

Gisele Rose da Silva (2021, p. 06) propõe uma revisão bibliográfica dos 

escritos da Azoilda, destacando que a pesquisadora tinha como objetivo primordial 

construir uma educação antirracista pautada no contato com os valores civilizatórios 

africanos desde a primeira infância, Seus escritos evidenciam que se faz necessário 

reconstruir memórias positivas sobre os pretos na diáspora, na perspectiva de um 

projeto ancestral de existência, pautado pela resistência e em diálogos permanentes 

sobre a diversidade de corpos e culturas. 

Trindade expõe que cada existência é única e que, infelizmente, o processo de 

universalização de narrativa branca impede que todos os homens sejam vistos da mesma 

forma. 

 



98 
 

Com o início da invasão (colonização) europeia à África, América, e Ásia, se 

vão forjando explicações, muitas delas elaboradas e respaldadas pela igreja 

católica, para justificar a agressão e o domínio sobre os povos da América e 

da África, principalmente, e no século XIX. O campo está arado para o 

florescimento do racismo pretensamente científico, inspirado nas teorias 

relativas à evolução humana e à classificação das populações humanas. 

Agora, já não mais para justificar o escravismo, mas ainda a dominação e 

agressão, ou seja, excluir os povos não brancos do processo de mão-de-obra 
livre, assalariada  ora em ascensão (2006, p. 36). 

 

 

Trindade também alerta que (2006, p. 10) 

 

Estamos imersos nos perigos das armadilhas de um mundo que tende a negar 

a diferença, estabelecendo padrões de normalidade, excludente, normas 

padronizadas, etiquetadas, estereotipadas, planificadas, que hierarquizam as 

diferenças, o humano. 

 

 

Diante do massacre sobre a subjetividade do povo preto, a busca pela 

compreensão da identidade preta não é recente. Trindade enfatiza que muitos estudiosos 

se debruçaram sobre este assunto. Ela própria tinha uma grande preocupação com a 

temática da identidade preta, principalmente em relação às crianças e adolescentes nos 

espaços escolares. De seu ponto de vista, as crianças precisavam ser expostas a 

realidades diversas, desvelando temáticas que foram invisibilizadas. Infelizmente os 

espaços escolares ainda perpetuam a padronização dos indivíduos a partir de um perfil 

universal, bem distante da paleta étnica existente na escola e na sociedade, de modo a 

naturalizar muitos preconceitos. Trindade propõe que o espaço escolar deve fazer parte 

da sociedade, precisa estar aberto e disponível para as mudanças, energizando as 

resistências e promovendo grandes rupturas antirracistas, sinalizando a 

possibilidade de construção de afetos através da valorização do ensino da história da 

África. 

Nessa perspectiva, a autora apresenta um caminho para estimular as infâncias 

pretas, haja vista que a escola das infâncias precisa sair dos moldes eurocentrados. O 

cotidiano das infâncias precisa ser vibrante, lugar de desafios, inquietações, movimento, 

encontros e desencontros, alegrias, emoções, prazeres e desprazeres, produção de 

conhecimentos múltiplos, pessoas buscantes e, sobretudo, um espaço de pertencimento, 

em que as educadoras sejam pesquisadoras da sua própria prática, descontruindo 

tendências racistas. 

No artigo “Valores civilizatórios brasileiros na educação infantil” (2024, p. 30), 

Trindade enfatiza os valores inscritos na nossa memória, no nosso modo de ser, na 



99 
 

nossa música, na literatura, na nossa ciência, arquitetura, gastronomia, religião, na nossa 

pele, no nosso coração. Somos, de certa forma, afrodescendentes e, em especial, somos 

a segunda maior população negra do mundo, atrás apenas da Nigéria, ou seja, maior 

inclusive do que quase todos os países africanos (o que faz sentido, até mesmo por conta 

de nossa dimensão geográfica). Vale destacar, contudo, que somos únicos, singulares, 

carregados de múltiplos saberes, constituídos enquanto brasileiros. Mas o modo 

brasileiro de ser perpassa inegavelmente as ancestralidades dos povos escravizados, 

carregados de sabedoria e cultura próprias.  Trindade (2006, p. 33), apresenta alguns 

aspectos afro-brasileiros que precisam se fazer presentes na educação infantil, a saber, a 

energia vital, a oralidade, a circularidade, a corporeidade, a musicalidade, a ludicidade e 

a cooperatividade. Ela explica cada conceito de um jeito muito assertivo. A energia 

vital são todos os seres vivos, que são, todos, sagrados, e as práticas antirracistas 

precisam pensar na valorização da autoimagem das crianças, seres vivos que serão 

tocados, amados e respeitados em suas singularidades. Com relação à oralidade, fala-se 

de retomar uma tradição que, para além dos registos escritos, transmite seus saberes 

oralmente. No cotidiano das infâncias, vale sempre apresentar memórias, músicas, 

lendas, parlendas, cirandas, cantos de trabalhos, enfim, diversas manifestações da 

cultura afro-brasileira, entre outras, calcadas na oralidade, para que as crianças se 

familiarizem com os saberes ancestrais desde a primeiríssima infância. Os educadores 

precisam criar canais de fala e escuta entre as crianças, nos quais todos possam ter 

lugares de fala e de escuta. No que diz respeito à circularidade, a escritora aponta que, 

para se organizar o espírito de coletividade, integração, pertencimento, é necessário 

lembrar as manifestações que são feitas em rodas de samba, de capoeira, de histórias ao 

redor da fogueira, em cirandas etc. Junto à circularidade, temos a corporeidade, que 

precisa instigar as múltiplas ações de movimentos. Os corpos dos escravizados foram 

massacrados e a escola não poderá reproduzir tal opressão, proporcionando sempre o 

movimento livre e a expressividade por meio de músicas, danças e outras manifestações 

culturais. Aliás, temos também a musicalidade, porque nosso povo não vive sem dança, 

sem cantar, sem sorrir. Os educadores podem ofertar, nesse sentido, músicas que 

valorizem e potencializem a cultura. No mais, a nossa cultura é riquíssima, de modo que 

se faz necessária a apresentação de manifestações da cultura afro-brasileira que vão 

além do senso comum. 

Não pode faltar a ludicidade, a celebração. Os povos africanos, mesmo sendo 

escravizados, buscavam modos de sobrevivência por meio de músicas, danças, jogos e 



100 
 

brincadeiras para anestesiar as dores das opressões sofridas. Por fim, a cooperatividade, 

o senso de coletivo que sempre se fez presente para superar o racismo, por exemplo, nas 

fugas para a construção dos quilombos. Assim, a sobrevivência está diretamente ligada 

à capacidade de compartilhar e cooperar, por meio da musicalidade, da coletividade, da 

corporeidade, da circularidade e da oralidade, com experiências que precisam acontecer 

de forma concomitante. Quanto mais experiências significativas sobre sua 

ancestralidade as crianças tiverem, maior o sentimento de pertencimento, a autoestima, 

o fortalecimento da identidade, gerando, assim, outras possibilidades de enfrentar as 

estruturas racistas. 

Nessa linha de raciocínio, percebemos que tanto bell hooks (2017), inspirada nas 

ideias de Paulo Freire, quanto Azoilda Trindade partem de um mesmo princípio: a 

escola, da forma que foi construída e implantada, não colabora para a instauração de 

uma educação antirracista, inclusiva e emancipatória. bell hooks nos instiga a pensar 

em uma pedagogia engajada, calcada na liberdade expressiva, em que todos possam 

aprender, de forma autônoma, livre e ativa. Sob essa concepção, o professor é um 

facilitador de experiências significativas que levam os alunos a transgredir 

comportamentos que os aprisionam e a saírem da lógica da linha de produção, da 

domesticação dos corpos e da alienação das mentes, buscando posturas democrático-

participativas e se posicionando perante as opressões racistas. As crianças, que passam 

por outras experiências corpóreas, críticas e reflexivas, serão mais propositivas e 

instigarão novas atitudes por parte dos educadores que acreditam em uma educação 

bancária. Para hooks (2017, p. 35): 

 

Quando a educação é a prática de liberdade, os alunos não são os únicos, 

chamados a partilhar, a confessar. A pedagogia engajada não busca 

simplesmente fortalecer a capacidade dos alunos. Toda sala de aula em que 
for aplicado um modelo holístico de aprendizado será também um local de 

crescimento para o professor. 

 

 

Nessa relação dialógica e horizontal entre professores e alunos, os saberes 

civilizatórios pedem a circularidade, a cooperatividade, uma relação que respeite a 

energia vital de todos os participantes, tornando-os aprendentes eternos. Trindade e 

hooks evidenciam que a educação antirracista é também humanizadora, pois possibilita 

aos alunos criar um gosto por aprender, por saber sobre seus ancestrais e principalmente 

por atuar de forma ativa e autoral na sociedade. bell hooks (2017, p. 63) afirma que, 

quando nós, educadores, somos reconhecedores do multiculturalismo no mundo, damos 



101 
 

aos alunos a educação que eles desejam e merecem. Devemos ensinar de um jeito que 

transforme sua consciência, criando um clima de livre expressão que é a essência de 

uma educação verdadeiramente libertadora, que possa descolonizar e transformar a 

realidade baseada na construção de uma consciência crítica. 

As Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações e para o 

Ensino de História e Cultura Afro-brasileira, bem como as leis nº 10.639/03 e nº 

11.645/08, possibilitaram que muitos estudos de cunho antirracista começassem a 

circular em salas de aula brasileiras, o que já configura um certo gesto de 

descolonização das práticas pedagógicas.. Muitos pesquisadores estão sistematizando 

práticas assertivas e construindo um bom referencial teórico-metodológico para 

subsidiar a formação e as práticas junto a toda a comunidade educativa. 

Djalma Góes, em sua dissertação de doutorado (2024, p. 197), apresenta a 

Pretagogia como uma das estratégias bem- sucedidas para fortalecer as práticas 

educativas no interior das escolas, possibilitando caminhos necessários para práticas 

potentes no combate às pedagogias eurocentradas. Ele aponta que o Movimento Negro  

Unificado, foi um grande desencadeador de mudanças significativas nas práticas 

pedagógicas, entre elas a pedagogia multirracial e popular e a pedagogia preta. Todas 

elas carregam uma nova abordagem pedagógica baseada na afrocentricidade e nos 

valores civilizatórios brasileiros, conforme trabalhado por Trindade (2000). 

Góes relata que, como toda intervenção pedagógica preta, a Pretagogia propõe 

um “querer fazer” que se metaboliza como um processo de imersão, resultado de 

vivências educativas no interior das escolas, permeadas pela cosmovisão afro-brasileira, 

por sua vez integrada também à formação da(o) educadora(o). Dessa forma, os 

docentes se apropriam de uma didática preta para promover práticas antirracistas e fazer 

a transposição didática para toda a comunidade educativa. Geranilde Costa e Silva 

(2013, p. 197) discorre sobre a importância da: 

 

[...] pedagogia preta e, acima de tudo, um esforço científico para contribuir 

com as lutas do povo negro na construção de uma sociedade sem racismo. No 
entanto, tenho a plena compreensão e humildade em dizer que se trata de 

aporte em construção, algo em permanente estado de maturação, uma vez 

que necessita de ser lapidado, e depurado, o que significa dizer [...] [que 

necessita] de novas contribuições. Dessa forma a Pretagogia preconiza o 

princípio africano de receber e agregar, sempre acolhendo reflexões, críticas 

e análises de nossos colegas pesquisadores,  sobre a aplicação da Lei 

10.639/03. 

 

 



102 
 

Além das legislações e pesquisas sobre a temática étnico-racial, se faz necessária 

uma sistematização daquilo que de fato precisa ser realizado com os educandos nas 

diversas modalidades de ensino, pois são frequente as queixas dos docentes, que dizem 

não possuir repertório para trabalhar a cultura africana com as crianças. A 

sistematização de saberes ancestrais em forma de ciência, como propõe a Pedagogia 

Preta, a Pedagogia Interétnica, a Pedagogia Multirracial e a Pedagogia Popular nos dão 

apoio para implementar práticas e saberes ancestrais de forma mais significativa e 

proposital, instigando também os poderes públicos e a sociedade civil a desenvolver 

novas políticas públicas para o fortalecimento do letramento racial. 



103 
 

 

2. RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS E A 

EDUCAÇÃO INFANTIL 
 

“Se quiser saber o fim, olhe para o começo” 

(provérbio africano:  Oumar Diallo, 2024) 

 

 

A educação de crianças e bebês pretos, quando baseada na ancestralidade do seu 

povo, é um ato extraordinário, revolucionário e de cura. O modo como as culturas 

africanas enxergam as crianças e bebês difere completamente da concepção europeia, 

que tradicionalmente as subestima enquanto seres potentes carregados de saberes, 

cultura e personalidade. 

Muitos estudos nos mostram que o silenciamento sobre os povos africanos e 

indígenas, levado a cabo pelo racismo epistêmico, pelo racismo institucional e pelo 

racismo religioso apagaram muitos saberes dos povos africanos, reduzindo a sua história 

ao período escravagista e esquecendo de todo o acúmulo humano que já existia no 

continente africano muito antes do período colonial. As culturas africanas e indígenas 

são potentes de saberes e bem diferentes das ocidentais. Foi negada às crianças pretas a 

possibilidade de saber quem eram seus ascendentes: cientistas, intelectuais, agrônomos, 

químicos, filósofos, médicos, reis e rainhas. A omissão dessas histórias destrói 

simbolicamente o senso de identidade e, portanto, a constituição da subjetividade negra 

em nossa cultura. 

Diante disso, a implementação das leis nº 10.639/03 e nº 11.645/08 no cotidiano 

dos CEIs é urgente e necessária para garantirmos os direitos das crianças e dos bebês 

pretos e pretas de saberem sobre suas culturas, memórias e costumes, fortalecendo sua 

autoestima e autoimagem. Sabemos que ensinar as crianças sem adentrar nos saberes 

ancestrais das culturas africanas e indígenas é impossível e é um crime ético e moral 

que só reforça estigmas e pré-conceitos, mantendo a reprodução do racismo em ambas 

as formas recreativa e estrutural. O currículo eurocentrado, seus conteúdos e ações 

perpetuaram ao longo de muito tempo a difusão de saberes equivocados sobre a 

construção do povo brasileiro, com uma história única sobre o povo preto. Perpertuando 

uma  escola excludente e alienante, as crianças pretas são tratadas em condições de 

marginalização e subalternização, o que as levam à não apropriação das suas 



104 
 

ancestralidades e conscientização crítica sobre o passado do seu povo enquadrando em 

uma educação eurocêntrica, na qual não compactuamos mais. 

É urgente garantirmos a realização das diretrizes das leis nº 10.639/03 e nº 

11.645/08 nos planejamentos educativos, no cotidiano dos CEIs, enfim, na vida de toda 

a comunidade educativa, pois a exposição recorrente das crianças e bebês a boas 

situações de aprendizagem sobre a sua cultura aumenta em muito as chances de que 

esses alunos passem se enxergar como sujeitos potentes, críticos, pertencentes também à 

cultura afro-brasileira, percebendo-se como cidadãos, como gente, como sujeitos 

históricos, políticos e sociais, que sentem, que riem, que choram, que têm sentimentos, 

que pensam, fortalecidos pelas suas ancestralidades. Isso é vislumbrar dias melhores. 

Tais mudanças comportamentais, curriculares e atitudinais, impactarão 

profundamente as estruturas racistas e trarão dignidade às crianças pretas ainda em 

desenvolvimento, porque sabemos que os direitos de existir, viver e resistir já estão 

determinados desde o seu nascimento. O pesquisador Achille Mbembe, em seu livro 

Necropolítica (2018, p. 29), comenta, à luz das ideias de Michel Foucault, que os corpos 

negros são impactados pela política racista, determinando que as  não políticas públicas    

decidirão que;  quem vai nascer e quem vai morrer, sendo que, quem conseguir nascer, 

vai passar a vida a resistir, dentro de uma estrutura racista como a nossa, totalmente 

desumanizada. O autor Mbembe, (2018, p. 30), afirma que   “a vida de um escravo, em 

muitos aspectos, é uma forma de morte em vida”. 

 

2.1 A infância das crianças escravizadas no Brasil 
 

Antes de falarmos sobre as relações étnico-raciais nos espaços educativos do 

CEI, convém voltarmos um pouco na história e perceber os resquícios do período 

escravista. Ouvimos muito falar das situações humilhantes dos adultos escravizados, 

porém, como eram vistas e tratadas as crianças e os bebês pretos no período colonial? 

Infelizmente temos poucas informações a esse respeito, mas ainda assim há dados 

suficientes para esboçarmos um panorama situacional. Antes de mais nada, na medida 

em que, no colonialismo, o negro se caracteriza por ser o Outro social, vale mencionar a 

concepção de infância da época, que, pretensamente universal, contemplava as crianças 

brancas. É interessante notar que a própria noção moderna de infância começa a surgir 

durante a consolidação do colonialismo europeu. As pesquisadoras Anete Abramowicz 

e Fabiana Oliveira”, (2010, p. 217), em seu artigo “Infância, raça e paparicação”, 



105 
 

relembra que Philippe Ariès, um historiador francês, conhecido por suas contribuições 

sobre as infâncias, a partir do século XVII, é um dos responsáveis por essa nova 

concepção, que surge somente entre os séculos XVII e XVIII, atrelada a preocupações 

com a saúde e educação das crianças. O termo paparicação foi utilizado pelo francês 

para designar um novo sentimento para a infância em que as crianças eram consideradas 

adultos em miniatura. As crianças seriam uma fonte de distração para os adultos, no 

que o autor define como um sentimento superficial que ocorreria apenas durante os 

primeiros anos de vida, pois, tendo a criança sobrevivido aos anos iniciais (período da 

paparicação), logo seria integrada ao mundo adulto. 

No entanto, no que se refere às crianças negras, a distinção entre infância e fase 

adulta não se dava nos mesmos termos. É o que como mostram alguns autores como 

Fabiana de Oliveira (2004), que, em sua dissertação de mestrado faz importantes 

reflexões sobre a história das crianças pretas no período escravocrata. Oliveira faz um 

recorte do período colonial e mostra que as crianças negras, ainda com pouca idade, já 

eram consideradas adultas para realizar trabalhos domésticos, sendo avaliadas pelos 

seus senhores apenas por seu valor comercial. Mott (1979, apud Oliveira, 2004, p. 

40), diz que as crianças negras encontradas no Rio de Janeiro entre 1800 e 1850 eram 

criança escravizadas era considerada um bicho doméstico, alimentando-se dos restos 

de comida dos animais domésticos  e, quando crescia, já desempenhava alguma 

atividade como descascar mandioca, descaroçar algodão, arrancar ervas daninhas, 

ajudar na cozinha da casa grande e participar dos cuidados com as crianças brancas, 

filhas dos seus donos. A alfabetização para as crianças escravizadas não era desejada 

por seus proprietários. As preferências dos senhores eram por crianças mulatas, pois 

eram consideradas mais inteligentes, sendo destinadas aos serviços domésticos e 

adquirindo um preço melhor para a comercialização. Por volta dos doze anos, as 

meninas e os meninos já serviam para o trabalho adulto e a sexualidade. 

Nos registros etnográficos, as crianças eram citadas como negrinhas, negrinhos, 

pardinhos, pardinhas, moleques, molecas, cabrinha. Aos poucos eram submetidas ao 

mundo do trabalho e à submissão dos seus donos, e a transição para o mundo adulto 

começava cedo. Desde tenra idade, as crianças pretas lidavam com as profundas 

desigualdades que as separavam das crianças brancas e, enquanto os filhos dos senhores 

brancos eram destinados aos estudos, as crianças pretas eram encaminhadas ao trabalho 

pesado. Muitas delas, ao se aproximar dos doze anos, idade em que passariam a 

executar as atividades dos adultos, começavam a fugir e, ao serem capturadas, sofriam 



106 
 

castigos severos. Infelizmente, desde muito cedo os corpos das meninas eram 

explorados nas mais diversas ordens, expostos a situações de extrema vulnerabilidade. 

Milhares de crianças foram escravizadas no nosso país, mas, na historiografia, 

esses aspectos ainda são poucos explorados. Vila Nova (2024, p. 62) sublinha o 

apagamento da escravização da população negra infantil na historiografia brasileira, 

mas menciona como exceções a essa tendência os livros História das crianças no 

Brasil, organizado por Mary del Priore (2018), e História social da infância no Brasil, 

organizado por Marcos Cezar de Freitas (2003). Ambos os autores, Del Priore (2018 e 

Freitas (2003), apontam que as taxas de mortalidade infantil eram altas devido ao não 

tratamento de doenças. As crianças não tinham acesso a alimentação saudável nem a 

educação, impossibilitadas de viver as suas infâncias. Havia muito descaso e omissão, e 

ser uma criança escravizada implicava, na maioria das vezes, ter uma infância curta 

carregada de opressões e violências. Segundo Freitas (2003, p. 53), as crianças eram 

negligenciadas tanto pelo estado quanto pelos adultos, vivendo completamente 

vulneráveis a diferentes formas de violência, tanto no campo simbólico, psicológico, 

quanto no físico. 

O livro Racismo, educação infantil e desenvolvimento na primeira infância 

(CCNCI 2021, p. 23) cita a historiadora e cientista política Kátia Mattoso (1988), 

segundo a qual o filho da mulher escravizada também era considerado escravo, e o 

período entre os três e os oito anos de idade constituía um tempo de iniciação em 

relação à comunidade escravocrata. Os horrores da sociedade escravista apavoravam as 

mães escravizadas, levando muitas delas a romper o ciclo gestacional, praticando 

abortos, ou, ainda, a cometer infanticídios e até suicídios. 

Um documento do Comitê Científico do Núcleo Ciência pela Infância (CCNCI, 

2021, p. 24) destaca que, de início, o amparo internacional e a legislação nacional 

sustentaram o cenário de escravização, inclusive de crianças pequenas. Apesar de a Lei 

Feijó, promulgada em 1831, ter proibido o tráfico de escravizados, essa prática persistiu 

até 1850. Alguns historiadores mostram que, nesse período, não só a proibição não foi 

respeitada, como também aumentou o índice de comércio e tráfico de crianças. 

Conforme registra o jornalista Caetano Manenti (2015), nos duzentos anos anteriores a 

1841, a proporção de crianças nos navios negreiros era de 7,6%, enquanto,nesse 

período, o índice saltou para 59,5%. 

Em 28 de setembro de 1871, foi promulgada a Lei do Ventre Livre, que 

determinava que as crianças nascidas a partir dessa data seriam libertas. Entretanto, 



107 
 

essas crianças deveriam ficar sob a guarda de seus senhores até completarem 21 anos. 

Ora, a expectativa de vida de um escravizado variava entre 40 e 50 anos, (CCNCI, 

2021, p. 24),  desse modo, quem nascia livre passava boa parte do tempo da vida 

produtiva trabalhando. Com efeito, no século XIX, a mortalidade infantil era muito alta 

devido às péssimas condições de vida. Eram corriqueiras as mortes por tuberculose, 

varíola, tifo e outras doenças. 

As mulheres pretas cuidavam das crianças brancas e podemos considerar que 

essas foram as primeiras educadoras da história do Brasil. Além de lhes ensinarem a 

falar, cuidavam de sua rotina, davam banho e, em alguns casos, até amamentavam as 

crianças brancas. Não há muitos registros sobre os cuidados para com as crianças pretas, 

mas sabe-se que as ações de atenção voltadas às crianças pequenas estavam sob 

responsabilidade da filantropia, que atuava a partir da visão higienista, patológica e 

religiosa (Kuhlmann Jr., 2010), priorizando os cuidados físicos e os cuidados de 

higiene, sempre voltados para as famílias pobres e pretas. Foram criados espaços como 

Instituto de Proteção e Assistência à Infância do Brasil (IPAI). Em 1899, o instituto 

começou, ainda, a conceber as leis de proteção à criança. Essa assistência social 

subsidiou a oferta de atendimento à infância por longo tempo no Brasil, chegando 

mesmo a estruturar certa capacidade de oferta estatal, de modo mais acentuado na 

creche, que era vista como um mal necessário. Essa percepção se dava pela crença de 

que as crianças, dentro dessas instituições, não virariam marginais (Vieira, 1988). 

Trabalhos como o de Kuhlmann Jr. (2010) corroboram essa ideia ao afirmar que a 

fundação das instituições destinadas às crianças pobres teve o assistencialismo 

orientando a proposta educacional para a população de baixa renda. Dessa forma, as 

creches populares, apesar de não terem sido criadas visando à emancipação das 

mulheres, nem à formação integral de todas as crianças, atenderam à necessidade de as 

mulheres pobres (negras) terem onde deixar seus filhos para que pudessem se ocupar 

dos serviços domésticos e dos cuidados dos filhos das famílias brancas mais abastadas. 

Essa realidade difere em muito dos jardins de infância, inspirados nos 

pensamentos de Friedrich Froebel (2001), que eram destinados às famílias que tinham 

mais poder aquisitivo, oferecendo uma formação voltada para o desenvolvimento social, 

afetivo e cognitivo da criança. Essa diferenciação sintetiza a formação primária da 

educação infantil brasileira, que possui essa exclusão como prerrogativa. Aqueles que 

mais necessitavam eram destinados a escolas inferiores – escola pobre voltada para os 

pobres, marginalizados, excluídos, deficientes –, enquanto as escolas destinadas para os 



108 
 

filhos dos ricos eram as mais sofisticadas em saberes e materialidade. Diante de muitas 

reflexões sobre as crianças negras brasileiras, percebemos que elas, junta ou 

separadamente de seus familiares na diáspora africana, carregam, em sua herança social 

e cultural, marcas negativas sobre seus corpos e sua identidade. Infelizmente, como não 

houve nenhum reparo substancial nas marcas psíquico-sociais, essas crianças tornaram-

se adultos também excluídos e com autoestima fragilizada. É um ciclo vicioso, sem 

reparos, sem mudanças e sem perspectivas grandiosas. Encontram-se perdidas sobre 

quem são e sobre o que poderiam ser. Em muitos anos de negação de dignidade de vida, 

seus corpos e mentes foram atravessados pelos colonizadores com atitudes perversas, 

cujos prejuízos são sofridos até os dias atuais. 

Vale dizer que encontramos poucos registros sobre as crianças indígenas e pretas 

antes da colonização do Brasil. Sabemos que houve variadas formas de organizações 

sociais em torno das crianças pequenas, e de fato há estudos que descrevem como as 

crianças africanas e indígenas eram tratadas e como participavam da vida em 

comunidade com seus grupos étnicos, com um outro jeito de ver o mundo, além dos 

valores ocidentais. Contudo, essa temática precisa ser devidamente aprofundada para 

voltarmos também os nossos olhares eurocentrados para outras narrativas que foram 

silenciadas sobre as infâncias negras e indígenas antes da colonização. 

As pesquisadoras Oliveira (2004), Cavalleiro (1999 e Santos (2024), em suas 

dissertações de mestrado, registram que as crianças pretas são, muitas vezes, impedidas 

de viverem suas infâncias, de serem crianças, apontando que são recentes as legislações 

de proteção às infâncias, principalmente às crianças pretas, que são as mais impactadas 

com o não cumprimento dos seus direitos básicos de educação, saúde, moradia etc. 

Muitos caminhos positivos foram conquistados a partir das legislações e, a princípio, 

hoje todas as crianças são “sujeitos de direitos”. O problema é que, entre o real e o ideal, 

temos muitas lutas a percorrer para que esses direitos sejam de fato garantidos. Nesse 

sentido, não ajuda que o processo de colonização tenha esvaziado a nossa própria 

história, nosso modo de ser e de estar no mundo. Uma das primeiras coisas que os 

colonizadores faziam no processo mercantil de escravos era mudar seus nomes e obrigá-

los a falar a língua do colonizador. Os escravizados eram submetidos a torturas, a 

trabalhos árduos, a relacionar-se com pessoas com quem não tinham vínculo, a cultuar 

um deus em que não acreditavam, enfim, a distanciar-se totalmente dos seus valores, 

costumes e cultura, sem conexão com a sua ancestralidade. Como resistimos? 



109 
 

Assim se faz necessário insistir na reconexão das crianças com a sua 

ancestralidade, desde muito cedo, como forma de sobrevivência e de resistência, 

transformando os olhares sobre elas mesmas e sobre o mundo que as cerca. 

 

2.2 Os impactos coloniais no processo de educação das crianças 

pequenas 
 

Até aqui vimos somente um sucinto panorama das condições a que as crianças 

pretas eram submetidas. Encontramos poucos registros sobre os meninos e as meninas 

no período colonial, o que revela o quanto a questão das crianças pretas foi silenciada. 

A proposta de uma educação antirracista, afrocentrada numa pedagogia preta9 é 

fazer o caminho oposto do colonizador, recolocando o povo afro-brasileiro e africano no 

centro da sua própria produção intelectual, tendo sua cultura, seu corpo e suas emoções, 

como ferramentas importantes para o conhecimento de si e do outro. Não se pode 

negligenciar, portanto, que muitas marcas do período colonial ainda permeiam nossas 

ações. O Currículo da Cidade: Educação Antirracista (2022, p. 136) aprofunda o 

conceito de colonialidade recorrendo ao pesquisador Aníbal Quijano apud (apud, 2009, 

p. 68) para argumentar que o colonialismo é uma estrutura de dominação e de 

exploração em que o controle da autoridade política e dos recursos de produção do 

trabalho de uma população determinada domina outra população, de diferente 

identidade, e cujas sedes centrais estão localizadas noutra jurisdição territorial. A 

colonialidade é um dos elementos constitutivos e específicos do padrão mundial do 

poder capitalista. Sustenta-se na imposição de uma classificação social e étnica da 

população do mundo, que se origina e se mundializa a partir das Américas. 

Gevanilda Santos, no livro Criança, adolescente e racismo: 31 anos de Estatuto 

da Criança e do Adolescente (2022, p. 34) aponta que as crianças e adolescentes 

conheceram formas variadas de violência durante o período colonial brasileiro. De um 

lado, a igreja, por meio da ação dos jesuítas, impunha a evangelização às crianças 

indígenas e pretas. Além disso, essas mesmas crianças tinham que lidar com a separação 

dos seus familiares na diáspora, o trabalho forçado deste muito cedo e o cotidiano de 

castigos e humilhações, sendo utilizadas como brinquedos ou animais de estimação das 

crianças brancas. Já em 1521 as câmaras municipais e a casa de misericórdia recolhiam 

as crianças órfãs e abandonadas no sistema de Roda das Casas de Misericórdia. É 



110 
 

necessário lembrar, aliás, que as crianças ilegítimas foram frutos de estupro das 

mulheres indígenas e pretas. 

Em Infâncias, educação infantil e as relações étnico-raciais, Otavio Henrique 

da Silva (2024, p. 224) reflete sobre as ideias de Frantz Fanon (2008) acerca do 

colonialismo, focando na expropriação dos bens materiais e no controle territorial, bem 

como nas relações do mercado financeiro e dos estados modernos, que promove formas 

de controle de bens físicos, mas também formas de colonização das mentes e de 

autocolonização, em que os próprios colonizados criam relações de dependência com as 

estruturas e culturas coloniais. Conclui-se que o apagamento intencional da história dos 

povos afrobrasileiros fortaleceu ainda mais as práticas racistas, pois o não saber sobre 

sua história e cultura desumaniza as pessoas pretas. 

Sueli Carneiro (2005, p. 97) descreve os impactos dessa negação histórica na 

sociedade. Um dos principais se refere ao epistemicídio8, que é, para além da anulação e 

desqualificação do conhecimento dos povos subjugados, um processo persistente de 

produção de indigência cultural, que se dá pela negação ao acesso à educação de 

qualidade, pela produção da inferiorização intelectual e pelos diferentes mecanismos de 

deslegitimação do negro como produtor e portador de conhecimentos e de rebaixamento 

da capacidade cognitiva pela carência material e ou pelo comprometimento da 

autoestima via processos de discriminação correntes no processo educativo. 

O não negro não saberá que é ser negro em uma sociedade racista, mas pode 

compreender os seus privilégios e colaborar na luta por uma educação e uma sociedade 

menos excludentes. A pesquisadora Cintia Cardoso (2021, p. 36), em seu livro 

Branquitude na educação infantil, aponta que o 

 

[...] silêncio do branco reforça a falta de reflexão dele como parte 

fundamental desta desigualdade, a manutenção desse grupo “invisível” nas 
discussões sobre as relações raciais acaba por legitimar uma grave omissão 

que sustenta a perversidade do racismo e dificulta uma ação antirracista, sem 

problematizar que as vantagens sociais guiadas pela ideia de racialidade 

somente do negro, impedem de identificar onde estão os brancos nesses 

processos de desigualdades. Tal modo de operar estrutura as relações raciais 

brasileiras. 

 

 

 

8 Boaventura Souza Santos foi quem primeiro utilizou o termo epistemicídio na introdução do livro 

Epistemologias do Sul (2009) para se referir à destruição de saberes locais e à inferiorização de outros por 

meio do colonialismo. 



111 
 

Em todos esses anos de validade das leis nº 10.639/03 (Brasil, 2003) e n º  

11.645/08 (Brsail, 2008), não notamos de forma significativa a participação real da 

sociedade civil organizada na tentativa de realizar reparos históricos. Todas as políticas 

públicas existentes são boas, mas precisamos de mais devido aos quase quatrocentos 

anos de massacre. Precisamos, por exemplo, da não omissão frente às situações de 

injúria e racismo explícito. Os corpos negros continuam sendo violentados diariamente 

e os apagamentos históricos impostos pelos colonizadores recaem sobre nós das mais 

diversas formas e, ainda assim, a falsa democracia racial é propagada por muitos 

estudiosos de maneira ainda muito semelhante ao que disse Gilberto Freyre em Casa-

grande &  senzala” (2003). Há uma celebração da mistura das raças como um estado 

harmonioso, propagou-se uma falsa ideia de relações romantizadas entre o preto e o 

branco, favorecendo ainda mais o não comprometimento por parte do branco, que, 

muitas vezes, sequer percebe as desigualdades ainda existentes. 

Florestan Fernandes (1972) foi um intelectual de referência, pois, ao estudar 

sobre desigualdades raciais, focou na questão da violência nesse período da publicação 

da sua obra; no entanto, esse intelectual e seus colegas estudiosos contemporâneos,  

legitimaram o lugar ocupado pelo branco nas discussões sobre racismo no Brasil, 

focando nas péssimas condições sociais do negro e silenciando  os  privilégios que o 

branco tinha e tem na nossa sociedade racista. 

Diante disso, percebe-se os impactos significativamente desastrosos nas relações 

entre os brancos e os pretos. As pesquisas com foco nas relações étnico-raciais têm 

também nos possibilitado olhar para as percepções acerca das crianças pretas, atestando 

ainda mais a existência do racismo. A pesquisadora Cíntia Cardoso (2021, p. 41) 

salienta que, diante dos estudos sobre a sociologia das infâncias, é importante discutir 

sobre a multiplicidade de infâncias negras, indígenas, quilombolas, ribeirinhas, 

imigrantes, migrantes, entre outras. Cada criança precisa ser vista e respeitada dentro da 

sua cosmovisão9 porque todas são sujeitos com histórias singulares, construtores e 

ressignificadores de suas trajetórias, que estruturam os paradigmas das suas culturas 

infantis. Desse modo, para a pesquisadora, pensar na sociologia das infâncias passa pela 

realização de um exercício de desconstrução sobre a desracialização dos sujeitos 

 

9 A Cosmovisão é o modo como determinado povo entende a constituição da realidade (o “universo”, o 

cosmos) e como conduz as suas relações culturais. A cosmologia africana é marcada por uma visão 

interconectada e holística da vida. Tudo está interligado aos ancestrais, aos vivos, à natureza e aos seres 

espirituais (Asante, 1991). 



112 
 

brancos, com a consequente problematização do fato de as crianças brancas ainda 

herdarem o lugar de sujeito universal. Assim nós, educadores, podemos contribuir para 

a urgente qualificação do debate sobre os impactos dos processos coloniais sobre as 

crianças pretas. 

De quais crianças estamos falando? Sobre quais crianças brancas estamos 

refletindo? Como as crianças negras são vistas, tratadas, amadas e respeitadas? As 

crianças brancas já vivenciam tais tratamentos:   de serem aceitas, amadas, respeitadas 

de forma muito natural, há muito tempo. Elas já nascem na estrutura sociocultural 

brasileira, sendo diferenciadas somente por serem brancas, o que reforça quem é 

superior e quem é inferior devido ao processo diaspórico que seus corpos pretos  

sofreram. 

Abramowicz e Oliveira, em As relações étnico- raciais e sociologia das 

infâncias no Brasil (2012), nos apontam que os estudos educacionais precisam ser 

pensados e pautados dentro de uma perspectiva de raça, pois assim é a constituição da 

sociedade brasileira. Tal perspectiva inclui muitas complexidades e, muitas vezes, 

somente os corpos pretos são racializados, enquanto os corpos brancos são retirados das 

reflexões, sendo privilegiados em detrimento do outro corpo. Portanto, devemos nos 

aprofundar no que Cida Bento apresentaem seu livro Pacto da branquitude. A autora 

comenta que o branqueamento foi forjado pela elite brasileira, que sustentava a ideia de 

que beleza e inteligência são características do grupo racial branco; o conceito de 

branquitude pode ser definido como “traços da identidade racial do branco, onde o 

branqueamento é considerado e permeia o imaginário popular de um sujeito com 

vantagens e bens materiais simbólicos, com relação aos não brancos”. Muitos autores já 

se referiram a essee conceito, porém Cida Bento (2022, p. 24) o amplia, dizendo que 

 

Trata-se de uma herança inscrita na subjetividade do coletivo, mas que não é 

reconhecida publicamente. O herdeiro branco se identifica com outros 

herdeiros brancos e se beneficia dessa herança, seja concreta, seja simbólica, 

em contrapartida, tem que servir ao seu grupo, protegê-lo e fortalecê-lo. Este 

é o pacto, o acordo tácito, o contrato subjetivo não verbalizado: as novas 

gerações podem ser beneficiadas de tudo que foi acumulado, mas têm que se 

comprometer “tacitamente” a aumentar o legado e transmitir para as gerações 

seguintes (2022, p. 24). 
 

Infelizmente as crianças são atingidas pela ideologia racista imposta 

cotidianamente. Também nas escolas, elas absorvem a crença num modelo de ser 

humano branco atrelado a valores positivos, enquanto quem não se enquadra nesse 



113 
 

modelo passa a ser valorado negativamente. A pesquisadora Cíntia Cardoso (2022, p. 

66) afirma que a branquitude modela também as ações educativo-pedagógicas na 

educação infantil, incidindo nas relações entre os sujeitos e também na materialidade. 

Se é assim, a pauta antirracista não pode focar somente nas crianças e adultos negros, e 

todos precisam conhecer a pluralidade e as diferenças entre os diversos grupos étnicos 

existentes no Brasil, aprendendo a conviver respeitosamente. Nesse sentido, poucos 

espaços são tão propícios quanto o CEI para se aprender a lidar e a conviver com as 

diferenças – o que, aliás, é um direito de aprendizagem, conforme previsto na BNCC- 

(Brasil, 2017). 

As notáveis pesquisas de Cavalleiro (1999), Oliveira (2010) e Cardoso (2021) 

nos permitem pensar as relações étnico-raciais vividas pelas crianças pretas e brancas, 

de forma muitas vezes não intencional, mas sempre marcada pelo racismo institucional 

e estrutural, com a preferência de atenção e afeto voltada às crianças brancas. Jussara 

Santos (2024 p. 42), no seu livro Democratização do colo: educação antirracista para e 

com os bebês e crianças pequenas, alerta que é urgente olharmos para a nossa prática 

de forma reflexiva, apontando que a democratização do colo também se dá na 

pedagogia com a presença respeitosa, por sua vez verificável no ato de tocar  um bebê 

ou uma criança negra, olhando-a nos olhos, sentindo sua pele e dedicando uma atenção 

individualizada, no caminho para a efetivação de práticas inclusivas e acolhedoras. 

Observando as pesquisas que vimos mencionando, notamos o tanto que ainda 

precisamos avançar no que diz respeito aos direitos das crianças pretas e indígenas. O 

antirracismo na educação infantil precisa ser aprofundado, e os trabalhos pedagógicos 

precisam se articular com a profissionalização docente no que se refere aos saberes 

didático-pedagógicos necessários para o desenvolvimento humano junto às crianças 

pequenas. Estamos ainda numa etapa de realização de pequenos reparos históricos, 

pedindo socorro, implorando amor, atenção, toque, afeto. Nem tocamos no assunto dos 

direitos fundamentais das crianças pretas para viver em plena cidadania em sociedade. 

Compactuamos com as ideias da intelectual Petronilha Beatriz Gonçalves e Silva (1997, 

p. 490) quando afirma que o trabalho sobre as relações étnico-raciais é o projeto de 

sociedade que tanto almejamos: 

 

A educação das relações étnico-raciais tem por alvo a formação de cidadãos 

empenhados em promover condições dos direitos de ser, viver, pensar, 

próprios aos diferentes pertencimentos étnico-raciais e sociais. Em outras 

palavras persegue o objetivo precípuo de desencadear aprendizagens e que se 

formem homens e mulheres comprometidos com e na discussão de questões 



114 
 

de interesse geral, sendo capazes de reconhecer e valorizar visões de mundo, 

experiências históricas, contribuições dos diferentes povos que têm formado 

a nação, bem como negociar prioridades, coordenando diferentes interesses, 

propósitos, desejos, além de propor políticas que contemplem efetivamente 

todos. 

 

Fazemos nossas as palavras da autora, pois almejamos uma sociedade justa e 

democrática. Essa pauta é urgente no chão das escolas das infâncias, pois percebemos 

que, nas relações entre a branquitude e a negritude, uma está ligada à boa aparência, 

limpeza, brancura, inteligência, enquanto a outra se associa a sujeira, feiura, ignorância, 

maldade, violência. Esses estereótipos integram narrativas que são tão perversas para o 

negro quanto positivas para o branco. 

Desse modo, é necessário se atentar às intervenções dos gestores públicos em 

relação a essa problemática, visto que as consequências são irreparáveis para os 

distintos corpos. Não podemos tratar dessa questão de forma individual e sim coletiva, 

pois está muito além do campo do indivíduo. Temos que levar em conta que os 

privilegiados da branquitude continuam sendo sempre os mesmos. O lado mais sensível 

dessa relação é o dos negros, que construíram a sua identidade com muitas sequelas. As 

crianças brancas, assim como as crianças negras, precisam ser beneficiadas com uma 

educação para as relações étnico-raciais, ambas em situação de igualdade. Ambas terão 

sua identidade constituída a partir das suas ancestralidades, tendo sua voz, vez e lugar 

garantidos. 

As crianças pretas, indígenas, nordestinas, ribeirinhas, migrantes, entre outras, 

precisam compreender o seu lugar no mundo, desde sempre instigadas à reflexão crítica, 

e precisam perceber que as diferenças nos fortalecem enquanto comunidade. É 

importante que nós, educadores, levemos as crianças brancas a perceberem que a sua 

cultura não é a única e não está no centro do universo, como fica subentendido nos 

currículos educativos há decadas. Também é preciso educar as crianças pretas para 

entenderem que a sua cultura é rica em ancestralidade e saberes, tendo a oralidade, a 

musicalidade, a ciência, a filosofia, a matemática, a coletividade, a arte, a dança, o 

movimento, entre outras qualidades, como elementos fundantes, numa cosmovisão em 

que tudo se articula para formar a comunidade: o sagrado, a vida cotidiana, a natureza, 

as crianças e os idosos. Quando nossos currículos, PPPs, planejamentos e práticas para 

as infâncias se equipararem e incluírem tais ensinamentos, como as leis nº 10.639/03 e 

nº 11.645/08 pedem, poderemos vislumbrar outra sociedade mais justa e equitativa. 

 



115 
 

2.3 Consequências do racismo no desenvolvimento infantil 
 

O ECA – Estatuto da Criança e do Adolescente (Brasil, 1999) – foi concebido 

para regulamentar  importantes premissas constantes já na constituição federal de 1988 

e na LDB 9394/96, que proíbem literalmente o infanticídio e nutricídio10 sobre os 

corpos pretos e indígenas, possibilitando a todas as crianças o direito de existir com 

dignidade e integridade. Esse documento vem sendo criticado veementemente pelos 

doutores das leis, pela grande mídia e por alguns segmentos da sociedade civil 

organizada, ainda com os velhos discursos higienistas e racistas. Por que o ECA está tão 

fragilizado perante os poderosos? Por que uma das mais importantes legislações não é 

cumprida nos espaços educativos e na sociedade brasileira em geral? Por que ainda os 

corpos negros e indígenas, que deveriam ser protegidos, são penalizados só pelo fato de 

existirem? 

O ECA é uma legislação revolucionária, uma política pública de grande 

importância no combate ao racismo, ao infanticídio e ao nutricídio. Quem defendia as 

crianças das crueldades dos senhores? Quem ofertava uma educação de qualidade às 

crianças pretas e indígenas? Quem oferecia espaços de lazer, cultura e alimentação 

digna para as crianças viverem as suas infâncias? Num sentido contrário à invibilização 

histórica das crianças no Brasil, vários movimentos, como a pastoral da criança, a 

pastoral da terra, diversas associações de moradores, o movimento negro, a pastoral da 

reforma agrária, a pastoral da juventude, a pastoral afro e diversas outras organizações 

da sociedade civil mobilizaram a construção dessa potente legislação. Assim como as 

demais políticas públicas no combate às diferenças, o ECA nasce de muitas pressões 

populares por parte dos excluídos, dos marginalizados, dos movimentos negros 

organizados, impulsionando o sistema a reverter a ordem opressora e excludente. Como 

afirma Conceição Evaristo, no livro Olhos d’água (2016, 107): “ A gente combinou de 

não morrer”. 

No livro: Criança, adolescente e racismo: 31 anos do Estatuto da Criança e 

do Adolescente (2022, p. 48), Góes lembra que as periferias e regiões mais afastadas do 

centro são ocupadas por crianças e adolescentes em sua maioria negros, que possuem os 

 

10 Nutricídio é um termo cunhado na década de 1990 e, apesar do recorte de cor, raça, gênero e classe que 

ele pressupõe, podemos aplicá-lo especificamente aos povos indígenas. A recente crise que afligiu o povo 

Yanomami, por exemplo, é a expressão máxima do nutricídio. Deste modo, é um termo usado referindo-

se ao ato de prejudicar ou matar alguém por uma alimentação inadequada.  



116 
 

seus direitos constantemente violados pelo próprio estado, por ação ou omissão, sem 

possuir as condições materiais para o pleno desenvolvimento de forma integral, como 

previsto no ECA. Essas crianças são expostas a várias situações de alta vulnerabilidade, 

convivendo com trabalho infantil, a violência doméstica e precaridade em educação e 

saúde. São crianças, filhos e filhas da classe trabalhadora, o que nos revela que o 

racismo opera desde a infância, reservando um futuro promissor para as crianças que 

não passam por tais exposições, as crianças ricas e brancas do lado oposto a essa 

realidade. Góes mostra que, por trás dos índices de vulnerabilidade social, está 

exatamente a questão racial. 

Por viverem expostas a tantas situações perversas, preconceituosas, 

eurocêntricas, racistas e sexistas, as crianças pretas acabam adquirindo uma visão 

distorcida sobre a sua identidade e realidade. Muitas vezes apresentam um discurso de 

autoculpabilização, sem observar a negação dos direitos que sobre elas incide desde 

que nascem, tomadas pelos discursos meritocráticos que, entre outras coisas, dizem que 

cada pessoa deve lutar por conta própria pelos seus próprios direitos e demonizam 

bolsas e cotas. O ECA determina que nenhuma criança ou adolescente será objeto 

de qualquer forma de negligência, discriminação, exploração, violência, crueldade e 

opressão, punindo na forma da lei qualquer atentado, por ação ou omissão, a seus 

direitos fundamentais. 

Estamos completando 35 anos do ECA, 22 anos da lei nº 10.639/03, 17 anos da 

lei nº11.645/08 e 15 anos da lei nº 12.711/12, que reserva 50% das vagas em instituições 

federais de ensino técnico e superior para negros, indígenas, pessoas com deficiência e 

estudantes de escolas públicas. Esses marcos legislativos representam um dos maiores 

avanços da sociedade brasileira na luta contra o racismo e o infanticídio. Não se trata 

apenas de observarmos as legislações e sim de percebermos o que diz respeito à saúde 

psíquica de muitos jovens e adultos que já foram crianças, fruto dos prejuízos da 

colonização e que, por si mesmas, conseguem sobreviver e se constituir enquanto seres 

humanos. 

O UNICEF (2010), no livro O impacto do racismo na infância, declara que as 

crianças que sofrem racismo desde a infância carregam traumas psicológicos, culturais 

e sociais para a vida inteira, sendo submetidos a “estresse tóxico”11. Isso se agrava pelos 

 

11 Esse tipo de trauma é o que se chama de “experiências adversas na infância” – Adverse Childhood 

Experiences (ACEs) –, isto é, eventos potencialmente traumáticos que ocorrem entre 0 e 17 anos, nos 

quais as crianças lidam com experiências de abuso ou negligência. 



117 
 

longos períodos em que as crianças são submetidas a situações vexatórias e 

discriminatórias sem intervenção dos adultos, podendo impactar o desenvolvimento do 

cérebro e de outros sistemas nos corpos das crianças, aumentando os riscos de uma série 

de doenças. As diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Etnico-raciai e para o 

Ensino  de História Afro- brasileira e Africana  Brasil (2004 p. 4), revela que, ainda na 

primeira infância, a criança já percebe diferenças na aparência das pessoas, como, por 

exemplo, diferenças de tom de pele, e, por essa e outras razões, as crianças racializadas 

podem vir a achar desvantajoso ter nascido negras ou indígenas, uma vez que pertencem 

a um grupo étnico que é frequentemente marginalizado e invisibilizado, visão que pode 

ser empiricamente confirmada caso essas criança recebam menos cuidados do que as 

crianças brancas nos seus espaços vividos, por exemplo. O mesmo documento aponta 

que essas crianças e adolescentes, em sua maioria, ainda vivem em contextos desiguais 

e são vítimas de racismo recreativo, racismo institucional e bullying em diversos lugares 

– na escola, nos postos de saúde, na rua, no shopping, em supermercados – e até dentro 

de suas próprias casas, o que causa efeitos danosos em sua personalidade. 

Este documento - O UNICEF (2010), no livro O impacto do racismo na 

infância, sistematiza dados que evidenciam as desigualdades existentes no Brasil 

decorrentes do período colonial, mostrando que, em nosso território, vivem 31 milhões 

de meninas e meninos negros e 140 mil crianças indígenas. Juntos, esses grupos 

representam 54,5% de todas as crianças e adolescentes brasileiros. Além disso, 26 

milhões de crianças e adolescentes brasileiros vivem em famílias pobres, totalizando 

45,6% do total de crianças e adolescentes do país. Desses, 17 milhões são negros. Entre 

as crianças brancas, a pobreza atinge 32,9% e, entre as crianças negras, 56%. A 

iniquidade racial na entre crianças mantém os mesmos níveis que entre os adultos, de 

modo que uma criança negra tem 70% mais risco de ser pobre do que uma criança 

branca (IBGE, 2009)12. Por sua vez, o NCPI – Núcleo de Ciência Pela Infância –, no 

exemplar Racismo e desenvolvimento pela infância (2021, p. 41), apresenta dados mais 

recentes revelando que as crianças negras são as mais prejudicadas por conta do 

racismo. A partir das estatísticas do IBGE de 2020, o NCPI apresenta os seguintes: 

56,3% da população brasileira é negra e 24,7% são pobres (um a cada quatro 

brasileiros). Mas, entre os que estão abaixo da linha da probreza, 73,5% são negros, 

 

12 IBGE, Priad 2009. Crianças – população de até 17 anos. IBGE, Priad, 2009 – crianças pobres, 

população até 17 anos vivendo com rendimento mensal per capita de ½ salário-mínimo. 



118 
 

sendo que 38,1% (mais de um terço) da população pobre é composta por mulheres 

negras (IBGE, 2020). O NCPI (2021, p. 08),  documento apresenta também alguns 

dados sobre o acesso das crianças pretas e brancas aos espaços educativos a nível 

nacional em 2019, “37% das crianças brasileiras estão matriculadas em alguma unidade 

do ensino básico, sendo que, entre tais crianças, 40,7% são brancas, 40,3% pretas e 

33,2% são pardas. 54,3% delas pertencem aos 25% mais ricos do país, 27,8% dos mais 

pobres. Quanto à pré-escola, cuja frequência é obrigatória conforme a LDB, 94,1% de 

crianças estão matriculadas, sendo que 95,2% são crianças brancas, 93,7% de crianças 

pretas, 93,3% de crianças pardas, 98,3% dos 25% mais ricos, 92,6% dos mais pobres. 

Diante disso, conclui-se que o acesso à creche é significativamente menor para a 

população pobre, mas, apesar de ser menor entre os mais pobres, o acesso à pré-escola é 

menos desigual de acordo com a renda. Seguem os gráficos disponibilizados nos 

materiais do Comitê Científico do Núcleo de Ciência pela Infância (CCNCI, 2021, p. 

41), que esclarecem os dados acima e ajudam na compreensão das causas e efeitos 

danosos do racismo. 

GRÁFICO 1. Distribuição da população brasileira (CCNCI, 2021, p. 08). 

 

 



119 
 

GRÁFICO 2. As infâncias negras e pobres e os aspectos nacionais (CCNCI, 2021, p. 10).  

 

 

GRÁFICO 3. Sobre os Sobre os efeitos do racismo na infância (CCNCI, 2021):20 

 



120 
 

GRÁFICO 4. Estudantes da Rede Municipal de São Paulo distribuídos por raça/cor (São 

Paulo 2022b, p. 63-64). 

 

 

 

 



121 
 

GRÁFICO 5.   Professores(as) e auxiliares de ensino distribuídos por cor/raça na Rede 

Municipal de São Paulo (São Paulo, 2022b, p. 65) 

 

 

 

 

As escolas públicas das periferias dos municípios brasileiros de modo geral, e 

São Paulo não é exceção, em sua maioria atendem uma população preta, pobre e com 

deficiências. Essa encruzilhada de situações sociais remete ao conceito de 

interseccionalidade, de modo que tais crianças são sujeitas à marginalização não só 

devido ao racismo, mas também por diversos fatores interligados, como as questões de 

gênero, a local em que reside, a sua classe social, a sua deficiência, somatizando uma 



122 
 

variedade de injustiças sociais que também interferem no seu processo de crescimento e 

desenvolvimento na escola. Nas palavras de Crenshaw (2002, p. 177), 

A interseccionalidade é uma conceitualização do problema quebusca capturar 

as consequências estruturais e dinâmicas de interações entre dois ou 
mais eixos de subordinação. Ela trata especificamente da forma pela qual o 

racismo, o patriarcado e a opressão de classe e outros sistemas 

discriminatórios criam desigualdades que estruturam as posições relativas de 

mulheres, raças, etnias, classe e outras. 

 

Como apresenta Fanon em Os condenados da terra (2022), as crianças pretas e 

indígenas vivem em um ciclo vicioso de miséria, pobreza e racismo, compactuado pela 

sociedade e pelo poder público – e a mudança desse paradigma seria pela libertação dos 

oprimidos por meio da descolonização. O “estresse tóxico” sobre os corpos dessa 

parcela da população só aumenta porque seus indivíduos entendem que sua imagem é 

rejeitada, o que, por sua vez,  causa impactos importantes na sua autoestima, 

solidificando uma imagem negativada e desvalorizada sobre si. No caso das crianças, 

uma possível consequência é a propensão a comportamentos, tidos como 

“indisciplinados”, que as fazem enfrentar restrições para construir saberes na sala de 

aula, por vezes apresentando timidez excessiva, negativismo, depressão, medo de se 

expor, entre outras complicações que geram ciclos de traumas e violências simbólicas 

que se encaminham até a vida adulta. O neurologista infantil Saul Cypel (2011, p. 13) 

ressalta que os primeiros anos de vida são fundamentais para a criança estabelecer os 

alicerces das suas aquisições futuras em termos de aprendizado e desenvolvimento. O 

autor também reconhece que os investimentos para aprimorar as condições de vida 

nesse período permitem a criação de uma sociedade harmoniosa, acolhedora e 

respeitosa com todos os seres humanos. 

Por isso, enquanto educadores e educadoras, é necessário realizarmos ações 

antirracistas na nossa prática cotidiana ações antirracistas, como propõe o Conselho 

Nacional da Educação e das Relações étnico-raciais – Decreto 4.886 - 2003). A entidade 

afirma que o trabalho junto às crianças e adolescentes deve priorizar a produção de 

conhecimentos, atitudes, posturas e valores que eduquem os cidadãos quanto à 

pluralidade étnico-racial, tornando-os capazes de interagir e de negociar objetivos 

comuns que possibilitem a valorização da sua identidade, com o horizonte da 

consolidação da democracia brasileira. 

Em suma, as experiências de racismo vividas no CEI, ou em outras instituições 

educativas, impactam negativamente o processo de desenvolvimento das crianças 

negras. As políticas públicas de formação, os gestores das instituições, os educadores e 



123 
 

todos os profissionais das infâncias precisam fortalecer os seus planejamentos didáticos, 

baseados no PPP, para proporcionar variadas experiências e vivências culturais, 

estéticas, motoras, políticas, artísticas, entre outras, potencializando as narrativas dos 

povos afrodescendentes por meio de uma educação antirracista emancipatória. 

 

2.4  Como ser uma (um) educadora(or) antirracista nas escolas 

das infâncias 
 

Ao longo de nossos estudos, percebemos a amplitude das reflexões sobre as 

relações étnico-raciais e, no desenrolar da pesquisa, nos deparamos com muitas ações, 

reflexões, teses, dissertações, livros, estudos, práticas, conversas, podcasts, lives, entre 

outros modos de produção de conhecimento, tanto a nível municipal quanto nacional, 

ainda que com diferentes níveis de alcance a depender da região. De modo geral, 

percebemos uma pressão social, cultural e política, sobre a temática, mas também 

sabemos dos efeitos do capitalismo, dos sistemas mercadológicos e consumistas, que 

operam das mais diversas formas sobre nossos corpos alienados. 

Notamos que, nos últimos anos, a temática vem sendo citada constantemente, 

tanto positiva quanto negativamente. Estamos conversando sobre situações de racismo 

mais do que nunca. Na minha infância, pouco se falava sobre a temática. Hoje o assunto 

é recorrente, seja em casa, no trabalho ou na rua, mesmo que algumas pessoas ainda 

acreditem que “não existe racismo no Brasil”, tomadas pela ideia da falsa democracia 

racial, ou de que “somos todos iguais”. 

A temática está surgindo em doses bem lentas nas novelas, nas redes sociais etc. 

Estamos na curvatura da vara onde existe uma minoria de seres humanos que exclamam 

que não aguentam mais as pautas racistas e falam que “o mundo está chato, não se pode 

mais brincar” ou reclamam que “tudo agora é racismo”. Todos esses atravessamentos 

estão nos obrigando a tomar um posicionamento. Nos processos reflexivos despertados 

por esse caldo cultural, muitas pessoas se descobriram negras, outras brancas, outras 

racistas, enquanto outras, ainda, estão nas lutas antirracistas desde sempre! 

Tais percursos, que nos fizeram tomar consciência do nosso papel político-social 

perante o mundo que nos cerca, colaborando para a formação de nossa cosmovisão, 

fortalecem as discussões e lutas nos espaços educativos que ocupamos. O livro Como 

ser um educador antirracista, de Bárbara Carine Soares Pinheiro (2023), inspira muitas 

pesquisadoras e pesquisadores negros e, não por acaso, compõe uma das minhas 



124 
 

referências bibliográficas. É um desses livros que nos fazem sentir orgulho de ser uma 

educadora das infâncias na luta antirracista, pois se articula com muitos saberes já 

expostos aqui neste trabalho. 

 

O antirracismo é uma responsabilidade ocidental cujo centro é o racismo, por 

ser uma construção ocidental. Em outros termos, enquanto, numa perspectiva 

afrocentrada, a minha preocupação fundamental é me formar e formar 

nossas crianças a partir de uma lógica do reforço positivo, por meio do que 

a nossa ancestralidade africana nos informa, que somos os primeiros 

humanos, os primeiros reis e rainhas, pioneiros na química, na matemática, 

na medicina e na filosofia, sendo assim a perspectiva antirracista tem como 
eixo central a negação do que o ocidente fez de nós: eles dizem: “suas vidas 

são desimportantes” e nós retrucamos “vidas negras importam”, eles dizem 

que somos feios, burros, sem cultura, incivilizados, e nós passamos a vida 

inteira tentando provar o contrário. [...] As crianças precisam se nutrir do 

que elas efetivamente são e não do que não são (Pinheiro, 2023, p. 60). 

 

Infelizmente ainda existe a crença de que a temática antirracista não diz respeito 

às infâncias, ou que as crianças não são racistas. Entretanto, embora sejam pequenas em 

altura, as crianças são gigantes em percepção social, cultural e material. A partir das 

pesquisas já mencionadas nas seções anteriores, percebemos que a vida das crianças 

pequenas desde muito cedo é impactada pelo racismo. Não cabem mais tais falácias 

depois de 22 anos das leis nº 10.639/03 e 11.645/08, pois estamos em outro patamar no 

que se refere à sistematização do combate a todas as formas de racismo com ações 

práticas. O livro Educação infantil e práticas promotoras de igualdade racial, 

organizado por Cida Bento, Silvia Pereira de Carvalho e Hélio Silva Jr. (2012), afirma 

que se faz necessário repensar as práticas pedagógicas, revendo os espaços, tempos e 

materialidades destinadas às questões sobre as relações étnico-raciais. Os educadores 

das infâncias não podem ter dúvidas sobre a relevância de seu fazer docente no combate 

ao racismo, devendo agir para tornar o espaço educativo um ambiente potente de muita 

aprendizagem e de valorização da diversidade racial. Essa é a condição básica para a 

construção de uma política educacional pluralista e igualitária. 

Outro aspecto importante apresentado no referido livro é a ideia de que os 

educadores precisam ser pesquisadores intelectuais, sensíveis às questões históricas, 

tendo como base os estudos das diretrizes curriculares para a educação étnico-racial. É 

primordial ler os documentos orientadores nacionais e municipais para construir 

sustentações conceituais e históricas que fundamentem as práticas. O texto fala que, no 

papel da gestão escolar, os coordenadores e diretores são fundamentais na garantia dos 

direitos das crianças para saberem sobre suas ancestralidades. Os gestores das unidades 



125 
 

de ensino têm um papel-chave nesse processo de educação e na construção de uma 

escola antirracista, pois, quando possibilitam a vivência democrática, pluralista e, ao 

mesmo tempo, profissional, planejando e avaliando constantemente o processo 

educativo, a escola vai se constituindo como um corpo vivo e dinâmico, responsável 

pela construção de um projeto pedagógico antirracista (BENTO, 2012, p. 15). 

Compactuamos com as ponderações feitas nesse texto e percebemos que o papel 

dos gestores de gerenciar, organizar e mediar as ações formativas nas unidades de 

ensino é mais complexo do que aparenta. Implantar uma política reparatória é 

duplamente desafiador, ainda mais se os gestores forem pretos, porque esses últimos 

precisam provar a todo momento que são competentes perante os olhares velados do 

racismo institucional. Porém o trabalho precisa ser executado, e sempre de modo 

coletivo, colaborativo, dialógico e democrático, respeitando os processos formativos de 

cada profissional, sem negligenciar e se omitir perante as leis. A escritora, filosofa e 

ativista do movimento negro Djamila Ribeiro (2019, p. 107) relata que se perceber 

criticamente diante de muitos processos de opressão, dentro dos malefícios da estrutura 

racista, e ter saúde mental para continuar sobrevivendo é um desafio, porém as pessoas 

brancas e negras podem pensar a respeito de seus papeis históricos. As brancas, se 

responsabilizando, criticando e refletindo sobre o seus privilégios historicamente 

preservados, enquanto as pessoas pretas podem se conscientizar dos processos 

históricos e não reproduzi-los, entendendo-se como corresponsáveis pela promoção e 

vivência antirracista. 

Mudar a lógica ocidental para uma outra, mais inclusiva, democrática e 

participativa, na qual corpo, movimento e emoções se integram, é atingir um pensar 

afrocentrado. Goés (2024, p. 198) apresenta uma reflexão potente e instigante sobre a 

educação em uma perspectiva antirracista, mostrando que se faz necessário um trabalho 

pedagógico junto às crianças e adolescentes numa pedagogia preta, num fazer 

pedagógico que se metaboliza como um processo de imersão e emersão, resultando em 

vivências educativas permeadas pela cosmovisão afrobrasileira, que por sua vez deve se 

inserir também na formação docente. Assim essa práxis pedagógica propõe uma forma 

de intervenção no mundo que pressupõe a verdadeira assunção da negritude por parte 

das pessoas pretas. As estratégias apresentadas pelo pesquisador partem das rodas, dos 

cantos, dos saraus, das cirandas, da dramaturgia, das brincadeiras, dos brinquedos, da 

gastronomia e diversas outras manifestações culturais. 



126 
 

Por fim, refletindo sobre as ideias apresentadas, destacamos que todas as 

pessoas, mesmo que não tenham clareza sobre a sua posição social, são impactadas pela 

estrutura racista. Até que as legislações entrem nas salas de aula de forma efetiva, temos 

um caminho a ser percorrido em termos de políticas públicas restaurativas que foquem 

também na materialidade, nos instrumentos, livros, mobiliários, tecidos etc. Além disso, 

é importante a formação continuada dos professores, articulada com as novas 

tecnologias de ensino como forma de ampliar os saberes, o financiamento e as verbas 

públicas destinadas à compra de materiais que fortaleçam as questões étnico-raciais, 

para que o projeto político-pedagógico seja de fato antirracista e vivenciado no interior 

das escolas junto a toda a comunidade educativa. 

Nessa linha de raciocínio, Góes (2024, p. 37) argumenta que, para uma 

educação antirracista acontecer de fato, se faz necessária uma pedagogia que leve em 

conta a história e a cultura dos pretos e indígenas e demais povos que sofrem pelos 

impactos da colonização. O currículo precisa pensar na diversidade multiétnica e 

plurirracial. Desse modo, pensar em uma educação antirracista é pensar de forma 

sistemática na formação continuada dos professores, no sentido de construir repertório 

sobre saberes culturais, ancestrais, filosóficos e sociológicos da cultura afro-brasileira. É 

preciso que os docentes se alimentem de saberes ancestrais, pois a formação articulada 

com a prática pedagógica – bem como a reflexão, com os pares, sobre os avanços, 

questionamentos, dúvidas, medos, receios e sonhos – colabora para a tão almejada 

educação antirracista emancipadora e libertária de que tanto necessitamos. Portanto, é 

importante pensar em outra forma de viver em comunidade, mais parecida com o que se 

vê nos quilombos, que nunca foram isentos de adversidades, mas cujas diferenças 

acabam por unir as diferentes categorias contra o sistema de opressão e não para 

separar. 

Mighian Danae Ferreira Nunes, em seu artigo “Educação antirracista para 

crianças pequenas: ideias para começar um novo mundo” (2021, p. 67), apresenta várias 

proposições para as crianças pequenas e nos convoca para algumas reflexões relativas a 

situações antirracistas no CEI. O autor aponta que devemos: 

 

2.4 Admitir a existência do racismo, ressaltando que ele também incide na 

vida das crianças muito pequenas, afetando suas experiências de integração e 

socialização. Assim, deve-se garantir, no cotidiano da sala de aula, a inclusão 



127 
 

de materiais e conteúdos que versem sobre a história do povo preto e 

indígena. 

2.4.1 Ouvir e considerar o que dizem as crianças pretas, pois, na nossa 

sociedade adultocêntrica, se dá importância às falas dos adultos e não das 

crianças. Uma educação para as infâncias pautada no antirracismo precisa se 

pautar na escuta afetiva e sensível, estabelecendo relações horizontais. Temos 

que considerar as falas das crianças pequenas para que elas sejam 

incentivadas, de modo gradual, a fazer parte do coletivo e a sentir que suas 

falas, sentimentos e emoções são validados pelos adultos. 

2.4.2 Propor situações nas quais as crianças brancas vejam as crianças 

negras como pessoas. É imprescindível que esse pensamento seja reforçado 

porque, por muito tempo, as crianças negras foram tratadas como objetos, 

não recebendo nenhuma “paparicação” ou afeto. As crianças pretas precisam 

se ver como parte importante da sociedade. Para isso acontecer, é importante 

que o ambiente favoreça situações de representatividade, tanto na escola 

quanto fora dela, e que os materiais e narrativas contribuam para a 

positivação da autoimagem, bem como das culturas pretas. Para que as 

crianças pretas para se tornem parte integrante de suas comunidades, 

precisam encontrar-se consigo mesmas nos espaços que habitam. 

2.4.3 Garantir que os materiais, as bonecas e os livros tenham qualidade 

estética, diversidade e quantidade suficiente para que as crianças vivam as 

suas infâncias e produzam seu jogo simbólico com objetos que reforçam a 

sua identidade preta, indígena ou branca, valorizando a diversidade de todas 

as etnias e culturas. 

2.4.4 A educação para as relações étnico-raciais nos incentiva à 

convivência. Um dos princípios da nossa ancestralidade é o coletivo, a 

circularidade. Dessa forma, faz-se urgente propor situações que celebrem as 

diferenças. As crianças, desde muito pequenas, aprendem a conviver com e 

no coletivo e o trabalho colaborativo e respeitoso precisa se fazer presente em 

diversas experiências ofertadas aos alunos. 

 

Diante das ideias de Nunes, atreladas às diretrizes curriculares para a educação 

das relações étnico-raciais (Brasil, 2004) e ao currículo antirracista paulistano (2022c), 

percebemos como é fundamental a leitura desses documentos para que possamos 

viabilizar práticas antirracistas mais assertivas junto às crianças pequenas no CEI. 

 No próximo capítulo, apresentaremos algumas práticas antirracistas observadas e 

tematizadas no CEI, quando as professoras recebiam devolutivas para dar continuidade 

às ações formativas e refletiam sobre suas práticas junto às crianças e bebês. 

Apresentaremos também algumas reflexões a partir do trabalho com um grupo focal, 



128 
 

observando como as práticas antirracistas centradas na escola podem colaborar para a 

evolução do profissional docente em uma perspectiva de diálogo e parceria com a 

coordenação pedagógica. 



129 
 

3. O CURRÍCULO ANTIRRACISTA NO 

CONTEXTO DA EDUCAÇÃO MUNICIPAL DE 

SÃO PAULO 
 

Não mexe comigo 

que eu não ando só 

eu não ando só 

“Carta de amor”, escrita por Paulo Cesar Pinheiro 

e interpretada por Maria Bethânia (Veloso, 2013) 

 

 

 

3.1 A escola e a apropriação das questões étnico-raciais 

 

A prefeitura de São Paulo tem publicado vários documentos articulados com a 

constituição de 1988, a LDB 9394/96 e as Diretrizes Nacionais para Educação Básica 

(Brasil, 2013) e com as legislações sobre as relações étnico-raciais. O município 

também vem fomentando muitas discussões, implementando políticas públicas 

educativas junto à SME – Secretaria Municipal de Educação – e à DRE – Diretoria 

Regional de Educação –, juntamente às escolas municipais em seus diferentes âmbitos: 

CEIs (Centros de Educação Infantil), EMEIs (Escolas Municipais de Educação Infantil), 

EMEFs (Escolas Municipais de Ensino Fundamental), EMEFEMs (Escolas Municipais 

de Ensino Fundamental e Médio) CECIs (Centros de Educação e Cultura Indígena), e 

EJA (Educação de Jovens e Adultos), com documentos normativos que direcionam e 

organizam os saberes que os bebês, crianças, adolescentes, jovens e adultos precisam 

desenvolver no período da sua escolarização. 

Percebemos que, ao longo dos últimos seis anos, a PMSP apresentou um 

conjunto de documentos normativos carregados de concepções, metodologias e boas 

práticas pedagógicas sobre os conhecimentos que todos os estudantes precisam 

adquirir para continuar seus estudos e para terem acesso, permanência e sucesso dentro 

e fora da escola. Os documentos têm como princípios a educação integral, equânime e 

inclusiva, além de propor um olhar para as questões éticas, estéticas, políticas e 

pedagógicas. 

Muitos dos currículos apresentados pela rede municipal de São Paulo dizem 

respeito às disciplinas obrigatórias – Alfabetização, Língua Portuguesa, Matemática, 

História, Geografia, Ciencias, dentre outros. Para cada modalidade de ensino, temos um 



130 
 

currículo específico e, além disso, há currículos que tratam de temáticas 

transversais, articuladas com diferentes saberes culturais, políticos e sociais: Currículo 

da cidade: educação infantil (São Paulo, 2022, Currículo da cidade: povos indígenas 

(São Paulo, 2023b), Currículo da cidade: povos migrantes (São Paulo, 2023c), 

Currículo da cidade: educação ambiental (São Paulo, 2023a) e Currículo da cidade: 

educação alimentar (São Paulo, 2024). No entanto, voltaremos nossos olhares ao 

Currículo da cidade: educação antirracista e orientações pedagógicas: povos afro-

brasileiros (São Paulo, 2022a). 

As Diretrizes Curriculares Nacionais da Educação Básica (2013 p. 23) 

apresentam diversas definições atribuídas ao currículo, tendo como referência o texto 

“Currículo, conhecimento e cultura”, escrito por Moreira e Candau (2007). O material 

fala de experiências escolares que se desdobram em torno do conhecimento, permeadas 

pelas relações sociais e buscando articular vivências e saberes dos alunos com os 

conhecimentos historicamente acumulados, contribuindo, assim, para construir as 

identidades dos estudantes. Os autores entendem que um currículo é um conjunto 

depráticas que proporcionam a produção, a circulação e o consumo de significados no 

espaço social e que contribuem intensamente para a construção da identidade social e 

cultural. O currículo é, por consequência, um dispositivo de grande efeito no processo 

de construção da identidade dos estudantes. O art. 26 da LDB, lei nº 9.394/96, salienta 

que: 

 

Os currículos da Educação Infantil, do Ensino Fundamental e do Ensino 

Médio devem ter a Base Nacional Comum, complementada em cada sistema 

de ensino e em cada estabelecimento escolar, por uma parte diversificada, 

exigida pela caracteristicas regionais e locais da sociedade, da cultura, da 

economia e dos educandos (BRASIL,1996), 

 

Assim focalizaremos os seguintes parágrafos: 

 

§1º Os currículos a que se refere o caput devem abranger, 
obrigatoriamente, o estudo da língua portuguesa, da matemática, o 
conhecimento do mundo físico e natural e da realidade social e política, 
especialmente a do Brasil.  (BRASIL,1996), 

 

[...] 

§ 4º O ensino da História do Brasil levará em conta as contribuições 

das diferentes culturas e etnias para a formação do povo brasileiro, 
especialmente das matrizes indígenas, africanas e europeias. 

(BRASIL,1996), 

 

 



131 
 

 

Diversos autores abordam o currículo escolar como uma temática fundamental 

para todos os profissionais e estudantes que compõem a escola, cada um com a sua 

perspectiva e foco. Muitos elaboram concepções importantes a respeito do currículo. 

Entre os pesquisadores brasileiros em educação está Dermeval Saviani (2008), um dos 

principais estudiosos da pedagogia histórico-critíca, que defende a importância do 

currículo na formação política dos alunos e indica possibilidades reaispara o currículo, 

visando a efetivação da pedagogia histórico-crítica como uma concepção de formação 

humana, na perpesctiva da transição do capitalismo para o socialismo e, deste, para o 

comunismo. 

 

O currículo é o conjunto das atividades nucleares desenvolvidas pela escola, 

trata-se de atividades essenciais que a escola não pode deixar de 

desenvolver, sob pena de perder a sua especificidade. O processo de seleção 

dos conhecimentos, a ser incorporado ao currículo não deve se dar de 
maneira aleatória, mas com base no que é necessário ao ser humano 

conhecer para enfrentar os problemas que a realidade apresenta (Saviani, 

2008, p. 16). 

 

Percebemos a preocupação do autor quanto à importância do currículo, que, 

junto às metodologias e à didática dos docentes, configura um dos principais fatores que 

viabilizam a construção de saberes por parte dos estudantes. No entanto, se as políticas 

públicas educacionais, as instituições e os professores não tiverem clareza quanto ao 

impacto de suas ações, tende-se à reprodução de práticas e pensamentos equivocados 

em relação às questões sociais do Brasil e do mundo. 

As Diretrizes Curriculares para a Educação Étnico-racial (2004, p. 17) 

consideram que a obrigatoriedade da inclusão dos estudos sobre a história e cultura 

afro-brasileira e africana nos currículos da educação básica passa por uma decisão 

política, com fortes repercussões pedagógicas, inclusive na formação dos professores. 

Com essa medida, reconhece-se que, além de garantir vagas para negros e brancos nas 

escolas, é preciso valorizar devidamente a história e a cultura dos diversos povos que 

compõem a nossa formação social, buscando reparar danos que se repetem há cinco 

séculos no sentido de fortalecer a identidade e os direitos de tais povos. Esses estudos 

sobre as questões étnicos-raciais são relevantes, contudo não podem se restringir apenas 

às pessoas pretas, ao contrário, precisam abranger todos os brasileiros, que devem ser 

educados no combate ao racismo enquanto cidadãos atuantes dentro de uma sociedade 



132 
 

multicultural e pluriétnica, sendo capazes de reconstruir-se visando a uma nação 

democrática. 

No livro Pedagogia do oprimido, o educador Paulo Freire (1987, p. 121) 

disserta, não somente sobre currículo, mas sobre a educação como prática de liberdade e 

sua importância como conscientização crítica sobre o mundo, Freire fala sobre uma 

construção coletiva do currículo, empreendida por professores e alunos: 

 

O momento é o que se inaugura o diálogo da educação como prática de 

liberdade. É o momento em  que se realiza a investigação do que chamamos 

de universo temático do povo ou o conjunto de seus temas geradores. Assim, 

esta investigação implica necessariamente uma metodologia que não pode 
contradizer a dialogicidade da educação libertadora. Daí que seja igualmente 

dialógica, daí que, conscientizadora também, proporcione, ao mesmo tempo, 

a apreensão dos temas geradores e a tomada de consciência dos indivíduos 

em torno  deles mesmos. 

 

Compactuando com as ideias de Paulo Freire, convém repensarmos 

sistematicamente a educação que tivemos para definir aquela que queremos para os 

currículos educativos. Por muito tempo vivenciamos uma educação excludente, racista, 

misógina, que não respeitava as singularidades dos sujeitos. Uma educação bancária, 

com histórias que não nos representavam, com narrativas que enalteciam determinados 

povos e inferiorizavam outros, numa visão totalmente eurocentrada, com histórias que 

não dialogavam com o nosso cotidiano, com a nossa realidade, e que não nos 

estimulavam a construir uma criticidade relativa à história do nosso povo e dos povos 

escravizados. 

Muitos discursos sobre os corpos indígenas e negros são perpetuados até os dias 

atuais devido a um currículo alienante que, muitas vezes, tem uma história única sobre 

os brancos, os negros e os povos indígenas, cabendo a nós, educadores, a partir de 

legislações como as leis n º 10.639/03 e 11.645/08, propormos estudos aprofundados 

sobre o Brasil. Precisamos descolonizar nossas práticas, pensamentos e 

comportamentos. Levaremos anos para africanizar os currículos brasileiros com um 

conteúdo que valorize e potencialize as culturas dos povos marginalizados – negros, 

indígenas, quilombolas, ribeirinhos e mulheres –, trazendo para o chão das escolas 

públicas outros olhares sobre os povos que foram desastrosamente silenciados ao longo 

dos séculos, e cujo silenciamento por muito tempo foi corroborado em currículos 

educativos altamente opressores, alienantes e eurocentrados. 

 

 



133 
 

3.2 As relações étnico-raciais e a implementação de políticas 

públicas nas escolas da PMSP 

 

O currículo da cidade sobre educação antirracista, apresentado pela PMSP (São 

Paulo, 2022c) busca justiça, reparo histórico e ampliação de outras narrativas frente aos 

grupos excluídos. Cabe ressaltar que o Município de São Paulo, mesmo atrasado em 

relação à implementação de um currículo antirracista, vem cumprindo a legislação 

federal e servindo de referência para outros municípios, articulando reflexões junto aos 

PPPs de muitas escolas e provocando mudanças atitudinais e comportamentais nos 

educadores e estudantes. Não obstante, precisamos avançar na implementação do 

currículo, que tem ficado nas mãos apenas dos professores mais militantes e de 

profissionais que já entenderam a importância de trabalhar com as histórias e culturas 

afro-brasileiras em uma perspectiva antirracista. 

Como educadora das infâncias, observo a educação como um espaço para 

transformar pessoas e, nesse sentido, entendo que o currículo pode ofertar boas 

situações de aprendizagem ao se realizar de forma antirracista, justa, ética e plural – o 

que significa queo currículo também poderia ser constituído de forma sistematicamente 

racista, excludente e manipuladora e, assim, devemos ficar atentas a seus conteúdos. O 

currículo da cidade sobre educação antirracista se apresenta da seguinte maneira: 

 

Convocamos todo os educadores ao compromisso com a equidade, a partir 

de uma educação antirracista. Este documento indica caminhos possíveis para 

o debate para a construção de ações de combate ao racismo durante todo o 

ano letivo. Por uma São Paulo antirracista. Sem racismo de janeiro a janeiro 

(São Paulo, 2022c, p. 1). 

 

 

Cabe relembrarmos que a PMSP, antes do currículo antirracista, tinha outro 

documento que embasava os projetos político pedagógicos das unidades, chamado 

Orientações curriculares: expectativas de aprendizagem para a educação étnico-racial 

na educação infantil, ensino fundamental e médio (São Paulo, 2008), que tinha como 

objetivo contribuir para a reflexão sobre o que os educadores precisavam aprender em 

cada uma das áreas de conhecimento no sentido de subsidiar as escolas no combate ao 

racismo. 

Esse material é dividido em seis capítulos. O primeiro foca nos conceitos da 

Lei nº 10.639/03. O capítulo seguinte fala sobre a abordagem das histórias africana e 

afro-brasileira na sala de aula, desmistificando ideias sobre preconceito, raça e racismo, 



134 
 

entre outros assuntos, e destacando as questões relativas à identidade no Brasil, sobre a 

África e as suas diásporas (colocando o continente africano como lugar das primeiras 

descobertas, invenções e instituições humanas), sobre os povos escravizados pelo 

mundo e especificamente no Brasil, com destaque às leis nº 10.693/03 e nº11.645/08 

para a educação de crianças e adolescentes. Além disso, reconstitui a história dos povos 

africanos e dos afro-brasileiros de 1888 a 2002, ressaltando as omissões e reparações dos 

governantes. O material também cita o passado que não nos foi contado. Fechando a 

segunda parte do livro, destacam-se as relações do Brasil com a África subsaariana, 

trazendo a oralidade e o analfabetismo como eixos reflexivos. Já no terceiro capítulo, 

apresenta-se o que pode ser realizado na educação infantil, com foco na identidade das 

crianças pequenas. No quarto capítulo, trabalha-se o ensino fundamental, com ênfase no 

pluralismo de culturas. O quinto capítulo aborda a educação para jovens e adultos, 

falando sobre o direito à educação de modo a valorizar a cidadania e a diversidade. Por 

fim, no sexto capítulo, pensa-se o ensino médio, trazendo para a discussão as relações 

entre o Brasil e a África contemporânea. 

Percebemos que essa publicação sistematizou saberes para cada modalidade de 

ensino e, na medida em que a questão étnico-racial é ampla e não se esgota, faz sentido 

que se escolha temática significativas para a época em que o documento foi produzido, 

tal qual a tentativa de ressignificação de ideias cristalizadas sobre o continente africano. 

Essas orientações curriculares já apresentavam estudos sobre racismo nas infâncias, 

entre outras coisas ainda que ainda não são devidamente compreendidas até hoje, como 

a existência de racismo nas escolas das infâncias, a própria definição de raça e racismo, 

as definições de negro e preto, alguns estigmas relativos aos povos escravizados e certas 

questões sobre as religiões de matrizes africanas. Passaram-se quatorze anos e esses 

temas continuam presentes em nosso cotidiano. O ir e vir dos conceitos faz com que eles 

demorem a ser incorporados de forma significativa por muitos educadores, 

especialmente dentro de uma estrutura social que, sendo inerentemente racista, 

naturaliza as opressões contra os corpos pretos”. 

 

 

 

 



135 
 

3.3 Aportes confluentes sobre a discussão das questões étnico-

raciais em uma escola da PMSP 

 

O primeiro documento de orientações curriculares sobre as relações étnico-

raciais da PMSP (São Paulo, 2008) ressaltava que, nos currículos escolares, havia uma 

ausência de saberes sobre as histórias e culturas afro-brasileiras e africanas, o que 

acabava por corroborar a percepção discriminatória nas crianças, nos jovens e nos 

adultos pretos, favorecendo a tendência à evasão e a repetência, bem como 

impossibilitando o acesso a outros conteúdos e conhecimentos produzidos pela 

humanidade. 

 

Constata-se que a educação abriga ações educacionais voltadas para o 

enfrentamento do racismo, que pregam a diversidade de saberes e são até 
anteriores à lei nº 10689/03. Neste sentido, essas expectativas deveriam ter 

mais visibilidades e  servir de referências para novos programas escolares, 

elaborados para subsidiar as escolas no tratamento deste tema contribuindo 

para a seleção e organização dos conteúdos de ensino descontruindo 

preconceitos e estigmas. Assim é importante que a lei nº 10.639/03 seja 

entendida como uma política de ações afirmativas definidas com um conjunto 

de outras políticas, para o enfrentamento do racismo e das exclusões como 

um mecanismo que busca a equidade de oportunidades (São Paulo, 2008, p. 

24). 
 

Nesta linha de raciocínio, o mesmo município, quatorze anos depois, publica o 

Currículo da cidade: Educação antirracista:  orientações pedagógicas:  povos afro-

brasileiros (São Paulo, 2022c) – doravante, Currículo antirracista. Temos a impressão 

de que o primeiro documento apresentava para os educadores concepções, teorias e 

histórias para repertoriar e subsidiar os saberes dos profissionais da educação, de uma 

forma densa e profunda, fazendo um convite para a formação continuada e para a 

reflexão constante sobre a temática, na tentativa de criar saberes necessários para 

produzir boas práticas pedagógicas e, igualmente, desmistificando conceitos que nos 

foram apresentados de forma equivocada. Já no Currículo antirracista, percebemos uma 

ansiedade e um chamamento contundente aos educadores, salientando o seu papel 

enquanto profissionais,  no que se refere à garantia de direitos e ao combate ao racismo. 

Na introdução do documento, deparamo-nos com o seguinte: 

 

Ofereceremos subsídios teóricos, temos a intenção de possibilitar a reflexão 

sobre as práticas educacionais e propor vivências antirracistas no Município 

de São Paulo. Em 2003 foi sancionada a lei nº 10.639/03 que altera a LDB 

nº 9.394/96, e aponta a obrigatoriedade do ensino da história e cultura 

africana e afro-brasileira na escola. [...] Convocamos todos ao compromisso 

com equidade, a partir de uma educação antirracista (São Paulo, 2022). 



136 
 

 

Como já dissemos, esse documento foi lançado  h á  14 anos após o outro 

documento da PMSP, Orientações Curriculares: Expectativas de aprendizagem para a 

educação étnico-racial na educação infantil, ensino fundamental e médio (São Paulo, 

2008), e, neste ano de 2025, estamos comemorando 22 anos da lei nº 10.639/03. Assim, 

não estamos mais na posição de ouvintes e estudiosos, e não  de praticantes de ações 

concretas no combate ao racismo. Diante de vários estudos sobre a temática, o 

Currículo antirracista nos convoca a sair da posição de sujeitos receptivos, 

passivos, que estudam as ações promotoras antirracistas, para assumir uma posição 

de protagonismo, ativismo, militância  e autonomia na construção de boas situações de 

aprendizagem junto às crianças estudantes. 

Comungamos da reflexão da Ângela Davis (2016), segundo a qual, “em uma 

sociedade racista, não basta não ser racista, é preciso ser antirracista”, sintetizada em 

forma de convocatória por Robin Diangelo (2018, 44): “não basta não ser racista, 

sejamos antirracistas”. A  cada vez que negamos o racismo, impedimos que ele seja 

discutido na sala de aula e na nossa sociedade. Todos os documentos até aqui 

apresentados e todos os autores mencionados nos instigam a mudar de posição, a 

sairmos de nossas bolhas e tratarmos das feridas que o racismo estrutural, recreativo e 

religioso causaram nos afrodescendentes e indígenas. Diangelo (2018, p. 45) aponta que 

 

O racismo é um sistema que intersecciona com as questões de gênero e raça, 

pois o sistema do racismo começa com a ideologia, que remete às grandes 
ideias reforçadas em toda a sociedade. Desde o nascimento, somos 

condicionados a aceitar, não a questionar as ideias, e esta ideologia é 

reforçada na sociedade, nas escolas, e nos livros didáticos, nos discursos 

políticos, nos filmes, nas publicidades, nas celebrações festivas [...] deste 

modo, o racismo é uma estrutura e não um acontecimento. 

 

Sendo o racismo algo da ordem, não da eventualidade, mas da recorrência, que 

há séculos vem sendo reproduzido cultural e institucionalmente, como os currículos 

para a educação básica e o currículo antirracista serão implementados no chão das 

unidades educativas de forma efetiva? Diante dessa ideologia dominante que se faz 

presente em nossa subjetividade há séculos, sabemos que criar leis e documentos não 

basta para conscientizar toda a população e proporcionar mudanças estruturais. Visando 

tal fim, são necessárias, por exemplo, muitas políticas de ações afirmativas que façam 

com que tais documentos saiam verdadeiramente do papel, resultando em ações práticas 

no cotidiano das unidades de ensino. Um dos caminhos que auxiliam na efetivação dos 



137 
 

currículos são as formações continuadas dentro e fora das unidades de ensino, com 

acompanhamento das práticas e reflexões dos profissionais da educação, buscando 

diálogo constante com toda a comunidade educativa, sobretudo com os familiares que 

sofrem das mais diversas formas devido ao racismo estrutural. 

 

3.4 A formação continuada dos professores sobre as questões 
étnico-raciais na PMSP 

 

O Currículo antirracista está organizado da seguinte forma: as seções iniciais 

apresentam um breve histórico da construção da lei nº 10.639/03 e descrevem certos 

conceitos ligados à educação antirracista, desmistificando e esclarecendo noções 

equivocadas que frequentemente trazem muitos prejuízos para as discussões no interior 

das escolas. Assim, define-se raça, racismo, preconceito, discriminação, branquitude, 

lugar de fala, epistemicídio, entre outros conceitos necessários enquanto ponto de 

partida para a criação de práticas e situações de aprendizagem antirracistas junto às 

crianças e bebês. O segundo capítulo apresenta as intencionalidades pedagógicas, as 

ações e o cotidiano das unidades educativas, convidando-nos a refletir acerca das 

posturas e boas práticas pedagógicas que acontecem no cotidiano de várias escolas para 

além de datas comemorativas como o dia 20 de novembro. No terceiro capítulo, trata-se 

do conceito de interseccionalidade, chamando atenção para as encruzilhadas de 

opressões que uma pessoa preta pode sofrer, não apenas por ser preta – mas também por 

ser pobre, periférica, mulher etc. –, em formas de opressão que vão sendo manifestadas 

conforme as suas vivências e relações com a sociedade, dificultando ainda mais o seu 

direito de existir. Adiante, o quarto capítulo articula a temática antirracista com outras 

áreas do conhecimento e, por fim, o último capítulo faz um convite para que os 

educadores passem a trilhar coletivamente um caminho antirracista, apresentando 

propostas contemporâneas de acesso às crianças e adolescentes de forma potente e 

instigante. 

Esse material, assim como o documento de 2008, não apresenta receitas, mas 

expõe concepções e contextualizações históricas para que os educadores possam refletir 

e adquirir autonomia para transpor esses saberes de forma lúdica, profunda e 

significativa para os estudantes. Cabe ressaltar também que no final de cada capítulo há 

muitas sugestões de livros, sites e vídeos para o educador ampliar ainda mais o seu 

repertório sobre a temática. 



138 
 

O currículo chegou às unidades de ensino no final de 2022, juntamente com 

outros materias, como os bonecos erês brincantes13 e um acervo de literatura infanto-

juvenil e obras literárias com livros de escritores negros de excelente qualidade. Na 

mesma época foram realizados cursos nas DREs – Diretorias Regionais de Educação – 

sobre o documento antirracista, voltados aos gestores – dos quais eu participei na minha 

DRE-referência – e, por fim, no ano de 2023, foram realizadas duas jornadas 

pedagógicas, para toda a rede municipal, que tinham o Currículo antirracista como 

foco. Essas jornadas pedagógicas aconteceram nas DREs de cada região da cidade de 

São Paulo e, nelas, as educadoras compartilharam suas experiências, práticas educativas 

e saberes. Na escola em que faço o trabalho de coordenação pedagógica, apresentamos 

nossas práticas para colegas das demais escolas do território, com a mediação de 

especialistas convidados. Percebemos, nessa ocasião, o quanto ainda precisamos 

avançar nos diálogos e ações no combate ao racismo. 

 

3.5 A formação sobre educação étnico-racial no CEI 

 

Vale destacar que em 2021, portanto antes da chegada do Currículo antirracista 

nas unidades de ensino, foi ofertado um curso para toda a rede municipal chamado 

Tecendo olhares para uma educação antirracista. Muitos educadores se inscreveram 

nessa formação e, para poderem frequentá-la, tinham que escrever uma carta de 

intenções14 narrando os seus percursos formativos e suas ações no combate ao racismo 

no interior de suas unidades de ensino. Entre as 837 inscrições, eu fui selecionada para 

participar das formações. Nesse período eu já exercia o cargo de coordenadora 

pedagógica em um CEI na periferia da zona leste de São Paulo. Foram alguns meses de 

reflexões e estudos mapeando os trabalhos, observando os principais entraves que 

tínhamos sobre a temática e, por fim, a partir das sensibilizações, foi criado um outro 

 

13 Os erês brincantes são bonecos e bonecas que trazem em sua essência a importância da 
representatividade e do brincar genuíno das crianças. Deve-se dizer, no entanto,  que, ao chegarem nas 

unidades de educação infantil da rede municipal, os bonecos foram muitos criticados, pois não tinham um 

bom acabamento estético, causando um efeito contrário ao pretendido. 
14 Na carta de intenções, a candidata ou candidato tinha de fazer uma apresentação pessoal bem assertiva 

à luz dos seus percursos formativos no combate ao racismo, mostrando quais seriam as intencionalidades 

pedagógicas para realizar a formação. As docentes da PMSP faziam duas cartas de intenções, à luz dos 

documentos institucionais e PPP, apresentando suas intencionalidades pedagógicas para o ano letivo junto 

às crianças e aos bebês. 



139 
 

grupo de trabalho para analisar documentos de diversos municípios do Brasil para 

embasar a escrita de um documento municipal. 

Após muitas conversas e estudos, realizou-se o processo de escrita do 

Currículo antirracista. Para esse segundo momento, o da escrita, foi sugerido um grupo 

menor para sistematizar as ideias. Esse grupo era formado por coordenadores e 

professores que já tinham um caminho de pesquisa acadêmica ou que já tinham 

trabalhos mais aprofundados em relação à temática do racismo. Assim, o percurso da 

escrita do documento pautou-se no diálogo constante com os educadores e professores 

da rede municipal de educação, que estavam no chão das unidades. 

Para tornar o processo mais dialógico e verdadeiro, compartilhando-o com 

sujeitos que lidam de forma desafiadora nas escolas municipais de São Paulo, o 

Currículo antirracista se vale de muitas narrativas e estudos de caso e de boas situações 

e práticas vividas nas escolas municipais. Dessa forma, o texto se aproxima de seus 

leitores e de profissionais de distintas realidades educativas, não resultando num 

documento frio e sem sentido, com ideias colonizadoras, prescindindo da comunicação 

com as diversas realidades do município de São Paulo. Ao contrário, proporcionou-se 

um documento muito potente, cujo processo de escrita se deu de forma participativa, 

emancipatória e dialógica, contemplando várias narrativas de diferentes regiões (zonas 

sul, leste, oeste e norte), da cidade de São Paulo. 

Depois de sistematizado, revisado e apreciado por diversos especialistas da rede 

e outros pesquisadores , em 2022, a equipe técnica e o Núcleo de Educação para as 

Relações Étnico-raciais – NEER – fizeram uma apresentação em formato de seminário 

para todas as DREs. Nessa ocasião, tomamos consciência da riqueza e do nível de 

sistematização do documento. Quando a apresentação do material foi feita na minha 

DRE, fiquei orgulhosa da potência e assertividade, dessa que era uma política formativa 

criada por educadores que, em sua maioria, são militantes do Movimento Negro 

Unificado. Eram novas narrativas, criada por nós e para nós! 

Em 2023 dei continuidade à minha jornada como coordenadora pedagógica em 

outra unidade de ensino, em outra DRE do município de São Paulo, mas ainda na zona 

leste. Passei a trabalhar no mesmo CEI em que já tinha sido professora, ainda mais perto 

da minha residência, onde moro há 40 anos. Nesse centro de educação infantil, fiquei 

responsável pela articulação, junto à gestão, de 56 funcionários e 120 crianças e bebês. 

Desde então eu já tinha como foco o trabalho com as questões étnico-raciais, 

afinal essa temática já me acompanhava desde o tempo em que eu era professora nessa 



140 
 

mesma unidade. Assim, além dos processos formativos iniciados nos anos anteriores, 

com outros temas já previstos pelo grupo de professores, passamos a tentar articular as 

temáticas já estabelecidas com o grupo com as questões étnico-raciais. Foi um momento 

bem interessante, complexo e desafiador, pois muitos educadores viam os temas de 

forma separada e fragmentada, como cada conteúdo se encerrando em si mesmo. 

O primeiro passo foi uma conversa com as educadoras do CEI, visando articular 

a formação em curso junto com as ações do dia a dia. A pauta e o currículo antirracista 

são de fácil compreensão, e fui apresentando-os de forma prática, associando ao nosso 

contexto educativo o que era apresentado na teoria no documento, distinguindo ações 

que corroboravam a educação antirracista das ações que contribuiam para uma 

perpetuação de práticas racistas. Com exemplos simples do cotidiano percebíamos que 

pequenas ações faziam toda diferença nas percepções subjetivas das crianças e dos 

bebês. 

As docentes foram percebendo que na formação não se dava de maneira 

desconectada de seus fazeres e, sim, que tínhamos a pretensão de articular tais conceitos 

à vida cotidiana do CEI nas relações entre as docentes e as crianças. Deve-se ter em 

conta que a escola já tinha um caminho muito potente sobre a temática, e muitas 

educadoras, que já a trabalhavam de forma contínua, fortaleceram o meu discurso 

visando a implementação do currículo antirracista de forma assertiva e intencional. 

Como eu já tinha sido professora de crianças pequenas nessa mesma unidade, as 

docentes e os gestores já me conheciam, já sabiam das práticas ligadas às questões 

étnico-raciais que eu realizava com as crianças e a comunidade educativa enquanto 

docente. Assim, quando assumi o cargo de coordenadora pedagógica, não houve 

surpresa para comunidade escolar, e todos sabiam que eu daria continuidade, de alguma 

forma, às pautas relacionadas às questões raciais, pois, quando eu era professora, todas 

as minhas experiências junto às crianças e bebês eram pensadas a partir dessa temática e 

no combate ao racismo. Não obstante, como coordenadora, ampliei o meu campo de 

atuação, focando no fomento e na intensificação das formações continuadas 

relacionadas à implementação das leis nº 10.639/03 e nº 11.645/08. 

Desse modo, não tive nenhuma dificuldade em trabalhar as pautas raciais com o 

grupo de professores, pois também tinha como aliadas as leis nº 10.639/03 e nº 

11.645/08, que afirmam a obrigatoriedade do ensino das histórias e culturas africanas e 

afro-brasileira nas escolas, bem como o Currículo antirracista, que tinha acabado de 

chegar nas unidades da rede municipal e passava a integrar o PPP da unidade, 



141 
 

afirmando que “o trabalho sobre a educação antirracista tem que permear outras 

temáticas e projetos fomentando a discussão e práticas intencionalizadas e 

significativas de forma natural, orgânica e simples e dentro do cotidiano do CEI” (PPP/ 

CEI, 2023, p. 79). Além disso, eu tinha bons argumentos para inserir a temática de 

forma aprofundada nas formações, ações, projetos e planejamentos das professoras, de 

forma transversal e dialógica, como propõe Placco e Almeida, (2013, p. 72): 

 
A melhoria da qualidade da escola pública não é fruto de uma ação isolada, 

externa e pontual de formação. Ao contrário, pressupõe um conjunto, de 

ações interligadas, envolvendo os diversos autores que compõem o cenário 

educativo. Os coordenadores são responsáveis pela formação, porém não 

podem assumir essa tarefa sozinhos. 
 

 

Além disso, o meu cargo de coordenadora pedagógica dentro da escola é 

altamente formativo, como aponta o documento Orientações didáticas do currículo da 

cidade – coordenação pedagógica (2023f p. 28), que especificando as atribuições da 

coordenação pedagógica sem perder de vista os princípios da gestão democrática, 

participativa e inclusiva. Assim deve ser a atuação da coordenação, uma vez que ela é 

parte constituinte dos processos formativos dos profissionais que atuam nas unidades de 

ensino, devendo provocar nos educadores comportamentos ativos nas tomadas de 

decisão relativas às ações pedagógicas, tornando-os sujeitos de sua formação 

continuada. 

Assim, esse documento compreende a coordenadora como uma instância de 

contato direito com os educadores, articuladora dos currículos da cidade junto às 

práticas educativas. Seu objetivo será realizar o acompanhamento, as formações e 

reflexões sobre os estudos ofertados aos educandos. Desse modo, caberá às 

coordenadoras pedagógicas (São Paulo, 2023f, p. 27): 

• proporcionar condições para que as propostas curriculares se desdobrem na 

escola, considerando as especificidades de cada modalidade de ensino; 

• contemplar, no PPP -  Proejto Politico Pedagógico,   o Projeto Especial de 

Ação – PEA –, os Planos de Ação e de Ensino e as Diretrizes Curriculares da SME-

SP, assegurando a autonomia e a diversidade das unidades educacionais; 

• oferecer formações continuadas aos professores de maneira dialógica e 

reflexiva, centradas na escola; 

• envolver os demais profissionais da escola na compreensão da finalidade 

pedagógica de todas as ações educativas; 



142 
 

SME DIPED/ 

DRES 

CP/ EDUCADORES ESTUDANTES 

• orientar os processos de ensino na escola por meio do acompanhamento da 

aprendizagem dos estudantes; 

• trazer elementos de inovação às práticas curriculares a partir de sua 

observação, de leituras, de diálogos com o corpo docente, os estudantes e a 

comunidade escolar; e 

• buscar, com os professores e gestores, a criação de indicadores qualitativos ou 

quantitativos da evolução dos processos de aprendizagem dos estudantes. 

 

Percebemos que, para uma política pública formativa acontecer de forma 

consistente, se faz necessário uma cadeia formativa bem estruturada e instigante, tal 

qual apresentado abaixo. 

 

Figura 1: Cadeia formativa 

 

 

 

Diante dessa cadeia formativa, temos muitos campos de tensão, conflitos e 

desafios, pois, até a política pública antirracista chegar aos estudantes, muitos jogos de 

interesses, ideologias, crenças, valores, concepções, ideias, posicionamentos, 

investimentos, saberes históricos, questões sociais, políticas e econômicas estarão em 

jogo. Entretanto, os educandos, além do acesso e permanência nas escolas públicas, 

precisam fortalecer a sua identidade e autoimagem diante da estrutura racista, com 

saberes que valorizem a história e cultura dos povos afro-brasileiros e indígenas. Para 

Nilma Lino Gomes (2007, p. 30), em seu livro Indagações sobre o currículo, 

 

Não é tarefa fácil trabalhar pedagogicamente com a diversidade, sobretudo 

em um país como o Brasil, marcado por profunda exclusão social. Um dos 

aspectos desta exclusão – que nem sempre é discutido no campo educacional 
– tem sido a negação das diferenças, dando a estas tratos desiguais. 

 

Desse modo, sabemos que trabalhar na escola pública pressupõe muitos 

desafios, e um deles é lidar com o preconceito e o racismo, presentes fora e dentro das 

unidades de ensino, muitas vezes naturalizados nas instituições escolares em que 

trabalhamos. Portanto, assumir a existência do racismo, frequentemente velado, se faz 



143 
 

necessário, e podemos fazê-lo por meio de várias ações formativas, combatendo-o. 

Precisamos cotidianamente estar atentas aos atos de discriminação, enfim, precisamos 

combater quaisquer formas de ações desrespeitosas e intolerantes no interior das 

escolas. Todas estas questões precisam ser discutidas nos momentos formativos, de 

forma  contínua e restaurativa. Nesse sentido, Gomes (2005, p. 148) argumenta que: 

 

O entendimento conceptual sobre o que é racismo, discriminação racial e 
preconceito poderia ajudar os (as) professores (as) a compreenderem as 

especificidades do racismo brasileiro e auxiliá-los a identificar o que é uma 

prática racista, e quando esta acontece no interior da escola. Esta discussão 

que deve fazer parte dos processos de formação de todos os professores. 

 

O documento de Orientações Didáticas, Currículo da Cidade (São Paulo, 2023g) 

nos alerta que os professores que fazem a JEIF15 e o PEA16 realizam, de forma 

sistematizada, uma formação em serviço, o que pressupõe a apropriação de 

conhecimentos acerca da prática docente e a afirmação da escola como lócus 

privilegiado para a formação pedagógica. 

Iniciamos o ano letivo de 2022 com a leitura do documento o Currículo 

Antirracista (2022c)  no PEA, nos horários de formação: tínhamos três horas semanais 

de estudos, duas horas destinadas à formação e uma hora por semana para refletir e 

articular as formações à luz do Currículo antirracista (2022c). Na medida em que íamos 

lendo e discutindo, fazíamos relações, provocações e reflexões sobre as nossas práticas 

no que diz respeito aos tempos, espaços e materiais  disponíveis na unidade que 

pudessem, segundo nosso entendimento, colaborar para a promoção de um espaço 

antirracista, potencializando a autoestima das crianças pequenas. Esses diálogos e 

articulações com o cotidiano foram fundamentais para percebermos lacunas em nossos 

trabalhos e buscarmos cada vez mais formações e colaborações dos especialistas para 

relatar o que vínhamos fazendo junto às crianças sobre as questões étnico-raciais. Vale 

dizer que essa abordagem vai ao encontro do que diz Almeida (2013, p. 12) em relação 

à formação em serviço. Segundo a autora, para que a formação seja assertiva, ela 

precisa ser centrada na escola, ou seja, centrada no contexto organizacional em que os 

 

15 A Jornada Especial Integral de Formação – JEIF – é uma opção de jornada de trabalho dos profissionais 

da educação da PMSP. 
16 O Plano Especial de Ação – PEA – é um potente instrumento de trabalho formativo que, ao contemplar 
as recomendações de Placco, considera as especificidades da rede de ensino e da unidade de ensino, 

favorecendo as ações de implementação curricular e abrangendo os programas, projetos e ações de SME-

SP. É um valoroso momento para que os currículos sejam discutidos, ganhem forma e efetivamente 

correspondam à qualificação das políticas públicas no chão das escolas (São Paulo, 2023, p. 29). 



144 
 

professores estão inseridos. Assim, esse tipo de formação coloca os professores como 

protagonistas dos processos de desenvolvimento e de aprimoramento, uma vez que 

evidencia a sua atuação e as boas práticas já realizadas nas escolas.Em nosso caso, os 

educadores recebiam os textos impressos para serem lidos nas suas horas livres ou em 

outros momentos disponíveis. Esse material também era enviado na íntegra, via rede 

social, somente ao grupo de professores e, como tínhamos pouco tempo para leitura e 

discussões nos PEAs, as professoras já traziam questões sobre o texto. Cada uma ficava 

responsável pela leitura de um capítulo, eu antecipava alguns conceitos que elas 

encontrariam na leitura para causar uma certa curiosidade, deixando-as mais tranquilas, 

bem como garantindo a qualidade das discussões e reflexões juntamente às minhas 

mediações. 

Nos horários formativos, realizávamos um mapa mental, um resumo, 

sistematizando os conteúdos apresentados nos capítulos. Discutíamos, refletíamos tais 

conteúdos nesses horários de estudo coletivo, relacionando-os às nossas práticas e aos 

estudos anteriores. Concomitantemente pensávamos nos desdobramentos e na 

elaboração de ações potentes junto às crianças. 

Ao longo dessas leituras do Currículo antirracista, algumas educadoras foram 

convidadas para apresentar suas práticas antirracistas, em formato de vídeo, fotos e 

relatos de práticas para todo o grupo de professores. Convidamos também algumas 

educadoras que realizavam boas práticas nas escolas vizinhas, da mesma rede municipal 

e do mesmo território, para apresentarem suas práticas nos nosso PEAs. 

Vários momentos foram oportunos e muito significativos, pois percebemos que 

outras unidades estavam na mesma sintonia, que não estávamos sozinhas nessas 

discussões. Observamos que estávamos garantindo direitos às crianças e bebês. Essa 

articulação foi interessante, pois percebemos que o foco deveria incidir no ajuste das 

estratégias formativas, propiciando boas e potentes situações para as crianças 

vivenciarem outras narrativas antirracistas. 

Nos PEAs, nesses encontros formativos, fazíamos também a tematização da 

prática, com relatos apresentados e refletidos pelas professoras, relativos a suas ações 

pedagógicas. Nesses momentos reflexivos, a professora em questão  descrevia a 

realização da sua prática utilizando-se de vídeos, fotos ou narrativas escritas. Vale 

mencionar que essa estratégia formativa de tematização da prática é indicada por muitos 

pesquisadores e estudiosos da área da educação, entre os quais podemos citar Beatriz 

Cardoso (2007, p. 398) e Telma Weisz (1999, p. 136), sendo essa última uma pioneira 

na introdução do conceito de tematização da prática no Brasil. Segundo Weisz,  esse 



145 
 

procedimento ajuda as docentes a analisar e as suas práticas e, a partir de suas reflexões, 

colaborar com os seus colegas para desenvolver teorias que venham a contribuir para a 

efetivação do trabalho pedagógico junto às crianças. Já Cardoso (2007), em seu livro 

Ensinar: tarefa para profissionais, argumenta que essa metodologia formativa é uma 

excelente estratégia para que os docentes aprendam com a sua própria prática. Desse 

modo, a tematização auxilia na resolução de problemas e viabiliza novos recomeços, 

levando maior responsabilidade e compromisso para a prática docente e para as 

aprendizagens dos sujeitos em desenvolvimento. 

Assim, ao longo dos meses, fomos discutindo, refletindo sobre as práticas à luz 

das teorias disponíveis. Eu fazia algumas observações nas salas referência17, 

observando o espaços, a materialidade e o tempo destinado aos conteúdos sobre 

educação antirracista. Em outros momentos, combinava com a educadora um dia e 

horário para lhe explicar os pontos que eu, enquanto coordenadora pedagógica e 

parceira formativa, avaliaria. Como já tínhamos essa cultura de fazer devolutivas, no 

começo as professoras estranharam, mas, ao verificar o andamento das mediações e o 

respeito pelo trabalho que vinham desenvolvendo, elas foram ficando mais tranquilas 

em relação as minhas observações e devolutivas. Algumas educadoras já se sentem mais 

confortáveis, outras menos, mas estamos no processo de consolidação dessa prática 

colaborativa. 

Nesse processo de construção, tentei estabelecer uma relação de parceria e 

contribuição para a ação docente, sempre deixando claro que o meu papel não era de 

fiscalizadora, nem de controladora das suas práticas, e, sim, de mediadora com o foco 

no mapeamento e diagnóstico das ações, de forma colaborativa e coletiva para que 

pudéssemos avançar visando sempre a qualidade das ações pedagógicas. Sempre que 

possível, eu dava visibilidade às práticas antirracistas, oferecendo subsídios para outras 

educadoras acrescentarem vivências em suas práticas. Ambas, coordenadora pedagógica 

e professora, socializavam nos PEAs as suas experiências. 

Assim, as minhas considerações tinham um foco na aula em análise. Eu 

elaborava um roteiro e fazia uma devolutiva do que foi observado, das mais variadas 

 

17 Termo utilizado na escola de Educação Infantil para revelar as concepções sobre infância, o brincar, o 

protagonismo das crianças e dos bebês. No contexto da educação infantil, a sala referência é o espaço 
em que ocorrem, no cotidiano escolar, as atividades pedagógicas que envolvem diretamente as 
crianças, as materialidades e as interações. É, portanto, o local de  socialização, cujas  as práticas devem 
sempre prezar pelo protagonismo  e autonomia das crianças e dos bebês. 



146 
 

formas – a cada mês eu propunha um tipo de devolutiva, a depender dos contextos e 

situações. 

 

TABELA 3. Roteiro de observação das práticas antirracistas (São Paulo, 2023g) 

 

PONTO DE OBSERVAÇÃO QUESTÕES NORTEADORAS OBJETIVO DA OBSERVAÇÃO 

Observar a sala referência tendo 

como foco a sua gestão  e suas 

condições didáticas: tempo, espaços 

e materiais sobre as questões no 

combate ao racismo. 

Quais experiências estão sendo 

ofertadas? 

As crianças e os bebês têm desafios a 

serem superados? Quais 

intervenções, mediações e ações são 

realizadas junto aos bebês? Há 

diversidade, quantidade e qualidade 

de material 

ofertado? 

Quais são as intencionalidades das 

docentes? 

Houve escuta das explorações e 

investigações das crianças? Quais 

direitos de aprendizagem estão sendo 

garantidos? 

 

As Orientações didáticas do currículo da cidade (São Paulo, 2023g p. 60) 

afirmam que a função da coordenadora pedagógica envolve diferentes atividades, como 

a da formação continuada dos professores, que é centrada na escola, e o 

acompanhamento da aprendizagem dos estudantes. Assim, o documento reforça que 

uma possiblidade de ampliação da formação docente é a observação da coordenadora 

em sala de aula. 

Considerando que a sala de aula é o lugar em que o professor coloca seus 

saberes em prática e que os estudantes constroem suas  aprendizagens, a  

coordenadora pedagógica não pode ficar distante do que acontece nesse espaço. Donald 

Schön (2000), em seu livro Educando o profissional reflexivo: um novo design para o 

ensino e a aprendizagem, afirma que a reflexão é uma ferramenta importante para a 

autoformação dos educadores e, assim sendo, o autor discute a importância da reflexão 

na prática profissional, especialmente na educação, de modo que a formação deve ser 

também um momento reflexivo.. O professor não se forma com acúmulo de cursos, 

leituras e técnicas, sendo preciso pensar criticamente sobre a sua própria prática 

docente, articulando isso aos conhecimentos adquiridos. Nessa linha de pensamento, as 

Orientações didáticas do currículo da cidade (2023g, p, 68) destacam que:  

 

Observar aulas permite ao coordenador uma aproximação das 

experimentações e práticas dos professores para que ele possa fomentar 

processos investigativos, tornando a escola um espaço de formação em que 

trabalhar e o formar não se diferenciam a formação dos professores como 

uma ação permanente que está inserida na rotina do professor e não à 

margem dela, pois além de contribuir para a formação dos professores, as 



147 
 

observações das aulas também podem permitir ao coordenador o 

acompanhamento mais próximos das aprendizagens dos educandos (São 

Paulo, 2023g, p. 62). 

 

Quanto às minhas observações em sala, primeiramente conversávamos com as 

docentes sobre os pontos a serem observados e, na sequência, fazíamos devolutivas 

para os educadores, destacando aspectos a serem refletidos no sentido de gerar novos 

desdobramentos formativos junto às crianças e bebês. Desse modo, e u  organizava a 

minha rotina junto às educadoras e acompanhava a prática de sala de aula, fazendo 

observações relativas às questões antirracistas e, em seguida, organizava as devolutivas 

formativas para os professores. Em alguns momentos as devolutivas eram feitas em 

forma escrita e individualmente, em outros momentos, eram expostas para todo o 

coletivo e, em outras ocasiões ainda, a devolutiva era feita de forma oral e individual 

na sala da coordenação pedagógica, tendo como ponto de atenção as relações étnico-

raciais e como foco de observação as ações e práticas pedagógicas, e nunca visando o 

individual ou o aspecto pessoal do trabalho da docente. 

No momento das minhas observações, tento seguir esse roteiro para focar o meu 

olhar em algum aspecto. Ao longo do ano, mensalmente, escrevo quais serão os meus 

focos de observação e compartilho as devolutivas com o grupo de professores nos 

estudos coletivos ou pelo grupo nas redes sociais, sempre na tentativa de valorizar as 

suas práticas, deixando dicas de livros, lives, textos e práticas ou, ainda, sugestões para 

desdobramentos junto a suas crianças e bebês. 

Entendo esse momento como de extrema importância para acompanhar o 

desenrolar dos estudos realizados e, ao considerá-lo dessa forma, colaborei para a 

criação de uma cultura formativa nos PEAs, com discussões sobre o Currículo 

antirracista (São Paulo, 2022c), concomitantemente a relatos de práticas nos horários de 

estudo coletivo e nas reuniões pedagógicas, a formações extras em pagamentos de dias 

letivos e, por fim, ao acompanhamento das práticas em sala de aula – a sala referência – 

com pautas compartilhadas com antecedência com as educadoras. Cabe destacar que 

mensalmente eu fazia blocos de observações para a pesquisa apresentada, com foco na 

observação das questões antirracistas, mas sem deixar de, ao longo do ano, fazer 

devolutivas olhando para outros aspectos do cotidiano e outras práticas educativas. 

Por fim, a partir dessas devolutivas e observações das práticas docentes, percebi 

que alguns assuntos precisavam de mais aprofundamento. Em nossas reuniões 

pedagógicas e em outros momentos formativos,  passei a convidar um especialista para 



148 
 

nos auxiliar com algumas fragilidades observadas a partir dessas observações. A 

colaboração dos amigos especialistas fez uma diferença e tanto no que se refere à 

compreensão de alguns conceitos e, durante as formações no CEI em horário de 

trabalho, tanto eu quanto as docentes aprendíamos muito. 

Ao logo do ano letivo tivemos doze encontros formativos de aprofundamento 

do estudo do Currículo antirracista, além dos horários dos PEAs, de forma 

concomitante, com formadores de bagagens acadêmicas bem diferentes entre si, entre 

eles amigos universitários, gestores e coordenadores pedagógicos das unidades do 

nosso território, além de especialistas que trabalhavam nas DREs e nos Núcleos sobre 

Educação Antirracista. As formações duravam duas horas e geralmente aconteciam aos 

sábados, nos momentos de pagamento de horas sobre as paralisações de greve. 

Fazíamos dois momentos, primeiramente centrados em atividades com a comunidade e, 

em seguida, numa formação junto aos educadores, quando tratávamos de assuntos 

diversos sobre as questões étnico-raciais. Nessas ocasião, tratamos do racismo 

estrutural, do racismo epistêmico, do racismo recreativo, da presença do racismo e da 

eugenia no pensamento conservador brasileiro, do racismo ambiental, da 

interseccionalidade, das ações decoloniais, da necropolítica, do antirracismo na 

educação infantil, entre outras pautas que fortaleceram as nossas reflexões e ações 

pedagógicas. 

Percebi que, a cada formação realizada junto aos especialistas, as docentes 

ficavam mais instigadas a pensar e garantir boas situações de aprendizagem para as 

crianças e bebês. O objetivo primordial desses momentos formativos era criar uma 

cultura formativa, reflexiva e crítica sobre a nossa realidade para modificá-la. Sabemos 

que as formações e as mudanças não são imediatas, porém não teríamos tempo 

suficiente para somente pensar nas formações de forma fragmentada e depois mudar as 

práticas. Portanto, as situações formativas aconteciam concomitantemente à vida vivida 

no CEI. As ações e reflexões aconteciam em tempo real e caminhavam juntas. Desse 

modo, gradativamente íamos vivendo o Currículo antirracista na prática, nas condições 

que tínhamos, e aos poucos fomos percebendo que não precisávamos de tantos materiais 

assim para garantir a implementação dessas ideias. Não que os materiais não sejam 

importantes, mas entendemos que as mudanças comportamentais e atitudinais a curto 

prazo são fundamentais: acolher os bebês e as crianças nas suas especificidades, manter 

um bom contato com as famílias e bebês, dar um bom dia para todos de forma 

acolhedora e cordial, receber as famílias com um café e um vídeo gostoso, apresentar a 



149 
 

escola aos pais e responsáveis no momento da realização da matrícula, ofertar uma bora 

variedade e quantidade de brinquedos para todos brincarem, enfim, tudo isso pode ser 

um exemplo de ação antirracista. 

As reflexões nos PEAs, os acompanhamentos e as devolutivas sobre as 

observações nas salas referência, as devolutivas coletivas, as tematizações das práticas 

nos encontros do PEA, o recebimento de outras educadoras de outras unidades relatando 

suas práticas, a realização do Seminário de Educação Antirracista, as mudanças nas 

festas institucionais, que fizeram com que a festa junina, a festa da cultura popular e a 

festa de encerramento do ano letivo, fossem voltadas a manifestações e tradições de 

culturas africanas e indígenas, a construção do Protocolo de prevenção e combate ao 

racismo (texto completo no anexo), enfim, todas essas ações aconteceram de forma 

natural e articuladas entre si, e foram fundamentais para o avanço em alguns aspectos 

formativos e para a tomada de consciência reflexiva sobre a importância da pesquisa na 

promoção de boas práticas promotoras de igualdade racial. Isabel Alarcão (2022), uma 

educadora e pesquisadora portuguesa conhecida por suas contribuições significativas 

para a área da educação, principalmente no campo da formação de professores, 

enfatizava que a formação continuada precisava ser reflexiva e crítica. Ela acreditava 

que a formação continuada é essencial para a melhoria da qualidade da educação, 

enfatizando que, diante das reflexões dos docentes, cria-se a necessidade de que a escola 

repense o seu papel e os seus modelos, e que mude a si própria, tornando-se uma 

comunidade crítica, com os seus funcionários, docentes e discentes colaborando com a 

comunidade que os cerca. 

Isabel Alarcão (2022) apresenta os principais conceitos da teoria crítica da 

educação, indicando que a emancipação e a autonomia são caminhos possíveis para uma 

escola reflexiva. Em seu livro Professores reflexivos em uma escola reflexiva, a autora 

argumenta que 

 

O professor não pode agir isoladamente na sua escola. É neste local, o local 

de trabalho, que ele, com os outros seus colegas, constrói a profissionalidade 
docente. Mas,  se a vida dos professores tem o seu contexto próprio, a escola, 

esta tem de ser organizada de modo a criar condições para a reflexividade 

individuais e coletiva. [...] A escola tem de se pensar a si própria, na sua 

missão e no modelo como se organiza para cumprir. Tem também ela de ser 

reflexiva, [...] sendo uma comunidade educativa, um grupo social constituído 

por alunos, professores,  funcionários e comunidade. [...] A ideia de professor 

reflexivo, se reflete em situações e constrói conhecimentos a partir dos 

pensamentos, sobre a sua prática, é perfeitamente transponível para a 

comunidade educativa que é a escola (Alarcão, 2022, p. 42). 

 



150 
 

Diante do exposto, vê-se que a função de coordenadora pedagógica, com o foco 

na formação continuada, é um oficio complexo, que também exige autorreflexão sobre 

o nosso papel dentro dessa escola reflexiva que a Alarcão aponta. Enquanto formadora 

de adultos, a tarefa da pessoa coordenadora consiste em conduzir as ações formativas 

sem assumir um papel autoritário, ou vaidoso, de alguém que possui respostas prontas 

para os problemas escolares, assumindo a posição de transmissora dos conhecimentos e 

de controladora dos saberes. É possível mensurar as aprendizagens dos professores, e, 

entre o discutido e o realizado, há um caminho a ser percorrido. Esse malabarismo do 

formador de adultos é desafiador porque vai além da construção de saberes 

pedagógicos,sendo necessários outros saberes técnicos que colaboram para uma maior 

assertividade junto ao grupo. Nesse sentido, fui encarando o meu oficio como aquela 

que também estava aprendendo e investigando a própria prática, haja vista que gostar 

do trabalho formativo já colabora e muito na resolução de alguns problemas e para a 

compreensão de que não nascemos prontos. Todos estão inseridos no contexto 

educativo, ainda que cada um esteja em um processo formativo distinto, que precisa ser 

observado e potencializado, assim como no caso das crianças, mas com as intervenções 

próprias de cada caso. Nesse sentido, conforme Alarcão (2022, p. 43),  

 

Os formadores de professores têm uma grande responsabilidade na ajuda ao 

desenvolvimento desta capacidade de pensar autonomamente e 

sistematicamente. E tem vindo a ser desenvolvida uma série de estratégias de 

grande valor formativo, com algum destaque para a pesquisa-ação no que 

concerne à formação de professores em contexto de trabalho [...] A 

aprendizagem partir da experiência e a formação com base na reflexão têm 

muitos elementos comuns, sendo professores pensantes, intelectuais capazes 

de gerir a sua própria ação profissional. Na escola, e nos professores, a 
constante atitude de reflexão ajudará a resolver dilemas e problemas. 

 

Essa busca pelo saber está sendo desenvolvida. Ainda não atingimos o ideal de 

formação continuada junto a todos os educadores e, contudo, já percebemos pequenas 

melhorias no trabalho desenvolvido junto à comunidade educativa. Ao longo desses 

processos formativos nos deparamos com muitas dificuldades, mas continuamos a 

caminhada formativa, errando, aprendendo, acertando, nos fortalecendo enquanto 

equipe, transformando-nos enquanto sujeitos aprendentes e incompletos. 

 

 



151 
 

3.6 Repercussão das ações formativas sobre o currículo antirracista   

no CEI 
 

Nossas ações formativas começaram a reverberar em outros colegiados, 

principalmente no grupo de mediação de conflitos,18 cujas reuniões aconteciam 

mensalmente, com pautas ligadas a cidadania e direitos humanos. Naturalmente, a pauta 

sobre racismo também se fazia presente em nossas discussões, sendo que, nos 

intervalos entre os encontros, muitas ações conflituosas ocorriam na escola e acabavam 

virando pauta das nossas reflexões. A título de ilustração, posso narrar resumidamente 

um caso ligado às questões raciais19: 

 

Uma mãe procurou a coordenadora do CEI para conversar. Angustiada e 

irritada, ela relatou que seu filho sofreu várias situações de mordidas no 

rosto, fato que ela entende como uma ocorrência de racismo, sendo que seu 

filho era um dos meninos pretos que fazia parte daquela turma. Assim a mãe 

argumentava que seu filho só era mordido por outra criança pelo fato de ser 

preto (DBA). 

 

Diante dessa situação, eu, na função de coordenadora pedagógica, acolhi a mãe 

e conversei com as professoras da sala. Fizemos muitas adaptações nos espaços e na 

materialidade, principalmente no mobiliário da sala, retirando dois armários para as 

crianças terem mais espaços para se locomover e evitar contato muito próximo. Várias 

ações foram realizadas para amenizar a dor e a queixa da mãe, mas mesmo assim ela 

ficou chateada com a escola, alegando que seu filho estava sofrendo com atitudes 

racistas vindas de uma outra criança de apenas um ano de idade. Levamos esse caso 

para ser discutido em nossa formação no grupo de mediação de conflitos. Na mesma 

semana, uma mãe, preta me procurou para relatar uma situação que estava lhe 

angustiava 

 

A mãe preta relatou que sua filha não estava mais querendo ir para a escola. 

A sua filha procurou a mãe da menina branca para conversar – ambas [as 

meninas eram] da mesma sala –, dizendo que a sua filha branca estava 

causando ansiedade na vida dela [a criança preta]. A crianças preta contou a 

sua mãe que estava muito triste, pois a criança branca não queria ser sua 

 

18 A Lei nº 16.134/2015, que dispõe sobre a implementação da Comissão de Mediação de Conflitos nas 

escolas municipais, prevê, no calendário oficial, reuniões mensais para prevenir e refletir sobre conflitos 

das mais diversas ordens ocorridos na escola. 

19 Narrativas escritas no diário de bordo da pesquisadora. Doravante, toda citação advinda desse diário 

será referenciada pela sigla DBA – Diário de Bordo da Autora. 



152 
 

amiga, não queria segurar na sua mão. A mãe preta, irritada, exclamou: “a 

menina branca não queria segurar nas mãos da minha filha só por que ela era 

preta!” (DBA). 

 

Acolhi a mãe e fiz o registro da situação, perguntando a essa mulher se ela 

gostaria de conversar com a outra mãe, comprometendo-me a fazer a mediação dessa 

conversa, visando um acordo. No entanto, a mãe preta não aceitou conversar, pedindo 

que eu pedisse à professora para ela ajudar nessa situação fazendo uma mediação entre 

as crianças, convencendo-as, do modo mais natural possível, a serem amigas. Falei com 

a professora e pedi para ela intensificar o trabalho sobre as questões étnico-raciais, 

ofertando mais brincadeiras de roda, brincadeiras tradicionais com as mãos, realizando 

leituras que tratassem das diferenças e destacassem as belezas e potencialidades das 

pessoas, sendo elas brancas, negras ou indígenas. Mas sabemos que a menina branca, 

sempre elogiada na sua família e na rua, não saberá o que é não se sentir representada e, 

assim, foi solicitado à educadora uma observação atenta das crianças nosentido de 

detectar ações racistas e restaurar a relação entre as meninas, de maneira não forçada, 

mas fazendo-as brincar juntas e buscando fazer prevalecer o respeito entre ambas. Era 

importante, ainda, compreender por que a menina branca não queria pegar nas mãos da 

criança preta e criar outras situações que colaborassem para que a criança negra não se 

sentisse inferiorizada com a ação de sua colega branca. No mesmo mês, uma mãe 

chegou à sala da coordenação pedagógica relatando que sua lhe pediu para alisar o 

cabelo. Apesar de ela, a mãe, alisar os seus próprios cabelos ela amava os cabelos 

cacheados da filha, e não se sentiu bem ao ver que a sua criança, com apenas três anos 

de idade, quieria alisar os cabelos. E a menina não queria ir para escola com os cabelos 

enrolados e sim, com cabelos alisados! A mãe, muito angustiada, disse que até pensou 

em raspar o próprio cabelo,  para  servir de exemplo à sua filha, pois sua filha queria ir 

para a escola com os cabelos alisados. 

Acolhi a mãe e ficamos horas conversando sobre racismo estrutural. Expliquei 

para ela que, para além de ela alisar ou não o cabelo, a criança tinha acesso a inúmeras 

referências de mulheres brancas nas diferentes mídias, como a TV e o celular, e que nós 

somos atacadas sistematicamente, culturalmente, a todo tempo, com imagens positivas 

dos corpos de pessoas brancas. Historicamente as meninas brancas são mais amadas, 

acariciadas e tudo de bom costuma ser associado à brancura. A menina só queria, 

portanto, ser amada, notada como as meninas que tem cabelos lisos, e por isso queria 

alisar os seus cabelos. Enfim, conversamos muito sobre representatividade, branquitude 

e sobre as práticas antirracistas que estávamos realizando no CEI. 



153 
 

Em nossas formações nos encontros no PEA, definimos que continuaríamos 

repertoriando as crianças e bebês com imagens de diversas etnias, com leituras que 

enaltecessem as crianças pretas e com brincadeiras que valorizassem a diversidade. 

Refletimos muito sobre fatos como os que acabei de relatar e entendemos que, mesmo 

fazendo muitas e potentes situações de aprendizagem desde o berçário até os 

agrupamentos maiores, as crianças ainda estavam sendo impactadas pelo racismo 

estrutural. Por isso, impusemos como nossa missão trabalhar de forma sistemática e 

contínua as relações étnico-raciais juntamente às famílias. 

Assim, esses casos foram levados para os encontros do grupo de mediação de 

conflitos. Nessas dicussões, tentávamos entender como, mesmo depois de modificarmos  

certas práticas eurocentradas, promovendo práticas antirracistas, as crianças pequenas e 

as famílias seguiam sendo impactadas pelo racismo estrutural nas mais diversas 

situações. Isso serviu como base para a elaboração, ao longo de três meses, de um 

Protocolo de prevenção e combate ao racismo.20 Percebemos que as situações de 

racismo acontecem cotidianamente em pequenos detalhes e, assim, era bom termos um 

guia para nos auxiliar a perceber as situações racistas e a agir para dirimi-las. 

O protocolo foi elaborado considerando que devemos agir de forma coletiva, 

preventiva e colaborativa. Mais ainda, as ações antirracistas não devem partir somente 

da coordenadora pedagógica e sim de todos que fazem parte da comunidade educativa. 

Assim, definimos, por exemplo, que as ações de valorização das histórias e culturas 

africanas e indígenas continuariam de forma frequente também junto às famílias, de 

modo que todas as reuniões e encontros com pais, mães e responsáveis, teriam uma 

pauta formativa para tratar da temática das relações étnico-raciais, da diversidade 

cultural, de questões de gênero e de inclusão. 

Depois de escrito, o protocolo foi apresentado para todos os profissionais da 

educação da unidade escolar. Mandamos também uma cópia para as famílias e 

anexamos o documento em nosso PPP, para criarmos a cultura de naturalizar práticas 

antirracistas.  A intenção é que, caso uma situação racista venha a ocorrer, todos saibam 

mediá-la, sempre buscando a cultura da paz, tentando estabelecer uma comunicação não 

violenta e, em determinados casos, denunciando o ocorrido a órgãos competentes, 

lembrando que se trata de crime inafiançável, conforme a legislação. 

 

20 O protocolo, escrito pelo grupo de mediação de conflitos foi anexado ao PPP da unidade escolar e 

também pode ser verificado no Anexo  desta dissertação. 



154 
 

Diante das atribuições da coordenação pedagógica, muitas ações atravessam o 

meu fazer e, se eu não tivesse claro as atribuições do cargo, ficaria a maior parte do 

tempo apagando muitos incêndios, ou mesmo tentando organizar a minha rotina de 

trabalho. A escola é complexa e os assuntos a ela relativos são das mais diversas ordens, 

atravessando-me das mais variadas formas. Equilibrar as ações do dia-dia com as 

tarefas formativas, pedagógicas e burocráticas é um dos grandes desafios do papel da 

coordenação. Preciso, muitas vezes, respirar, respirar e respirar, frequentemente 

buscando ajuda de outras coordenadoras, mais experientes do que eu – e, de fato, essas 

pessoas sempre me ajudam, me fazendo refletir e buscar soluções para os conflitos 

considerando a complexidade da ação da coordenadora de uma forma abrangente, 

sempre buscando alternativas variadas para lidar com as situações e não mergulhando 

nas múltiplas demandas e tarefas que aparecem na rotina do CEI.Entre as demandas 

que já apareceram durante os encontros formativos – que não eram poucas nem pontuais 

–, podemos destacar questões ligadas a doenças dos bebês, à higiene dos bebês, a 

mordidas, a quedas de algumas crianças, a assuntos específicos levantados por 

determinados pais, a problemas alimentares envolvendo as crianças e bebês (que 

inclusive envolviam investigações médicas para entender o que estava acontecendo), a 

festas de aniversário que eram e são mensais, a organização de leituras simultâneas 

mensais, a reuniões de pais, reuniões pedagógicas, projetos excepcionais que 

acontecem na escola e que demandavam as minhas observações e encaminhamentos, 

reuniões com os colegiados (conselho de escola, funcionários da unidade, grupo de 

mediação de conflitos etc.) em regime de colaboração participava junto aos demais 

gestores...  Enfim, vê-se que lidávamos com muitas ações que, direta ou indiretamente, 

precisavam do acompanhamento da  coordenação pedagógica. Sendo assim, eu, 

cumprindo essa função durante as intervenções didáticas, aproveitava para fazer vigorar, 

sempre que possível, uma perspectiva antirracista. Muitas demandas eu delegava para as 

professoras readaptadas,21 para colaborarem com as tarefas do dia a dia, enquanto outras 

eu equilibrava para não perder as ações formativas como foco na minhas atribuições. 

São muitas demandas complexas sobre as ações que a coordenadora tem que medir e 

articular em concomitância com as formações e com a oferta de situações de 

aprendizagem para toda a comunidade educativa. 

 

21 As professoras adaptadas são servidoras efetivas da PMSP que, devido a determinadas condições de 

saúde, precisam ser realocadas para funções compatíveis com as suas limitações, contando, sempre com a 

assessoria e mediação da gestão da unidade. 



155 
 

Ao longo do ano letivo em 2024, realizamos o 1º Seminário sobre as práticas 

antirracistas, com o título Não somos todos iguais! Nossos passos vêm de longe! Nessa 

ocasião, tínhamos a pretensão de sistematizar os saberes que vínhamos recebendo, além 

de dar visibilidade ao bairro da nossa escola, indo além dos muros do CEI. Assim, 

convidamos as instituições que de alguma forma também lidam com as nossas crianças 

e bebês, na tentativa de articular ações no combate ao racismo de uma forma territorial e 

em rede. 

Convidamos representantes (conselho tutelar, UBS, Fábrica de Cultura, DREs, 

gestores das escolas dos entornos, pais e mães que fizeram parte do conselho de escola) 

e conversamos com algumas escolas do mesmo território, que também estavam 

implementando o Currículo antirracista e que tinham boas práticas acontecendo no 

chão das suas unidades. Várias educadoras foram convidadas a apresentar suas práticas, 

com mediações dos especialistas Profa. Dra. Elizabeth de Penha Cardoso (PUC-SP), 

que trabalhou a temática “ literatura para as infâncias e as relações étnico-raciais”, e 

Prof. Dr. Jason Mafra (UNINOVE), responsável pela temática “Nossos passos vêm de 

longe, não somos iguais – interlocuções com as ideias de Paulo Freire”. O seminário foi 

um disparador para outras unidades educativas que ainda não estavam compreendendo 

como podiam fazer pequenas ações no cotidiano do combate ao racismo, e que tiveram 

a possibilidade de receber formações dos especialistas e se sensibilizarem quanto às 

boas práticas apresentadas. 

Ao longo desses processos formativos, também fizemos duas festas enfatizando 

a cultura popular do Brasil. Ressignificamos as festividades que já faziam parte do 

nosso PPP, pois compactuamos com as ideias da pesquisadora Azoilda Trindade 

Loretto, segundo a qual as manifestações da nossa cultura são os saberes civilizatórios 

das culturas africanas, e que tais saberes precisam se fazer presentes de forma contínua, 

reforçando a energia vital das coisas e da natureza, tendo a circularidade, a 

ancestralidade, a cooperatividade, a oralidade, a circularidade, a corporeidade, a 

musicalidade e a ludicidade como parâmetros para a potencialização da educação para 

as infâncias, como afirma Trindade (2024, p. 05). 

Assim, entrelaçamos as múltiplas linguagens com as concepções dessa 

pesquisadora. Incorporando práticas das culturas indígenas e africanas, fizemos 

cirandas, dançamos coco e jogamos capoeira, entre outras atividades. Contamos, ainda, 

com a presença de Isakius da Tanzânia (África Ocidental), que nos contou sobre a sua 

cultura e seus costumes. Por fim, fizemos contações de histórias e brincadeiras de 



156 
 

origem indígena e africanas. Também realizamos degustações de comidas típicas da 

África, do Japão, da Alemanha e de povos indígenas, representando países de 

antepassados das famílias da nossa comunidade escolar. Nas duas festividades, tanto as 

crianças quanto as famílias, além de todos os profissionais da escola, colaboraram 

muito. 

Ao longo do ano, com maior clareza sobre as materialidades que colaboravam 

para a representatividade das crianças, compramos algumas bonecas pretas com uma 

estética potente e bonita, não só para que as meninas pretas pudessem se ver também 

bem representadas, mas também para que as crianças brancas brincassem com bonecas 

e objetos não eurocentrados, ampliando suas percepções sobre a diversidade existente 

no mundo. 

Compramos e ganhamos, por doação, vários tecidos étnicos angolanos e 

senegaleses, que passaram a integrar o acervo de brincadeiras das crianças e bebês, 

sendo transformados em tapetes, cabanas, toalhas de mesa e murais em que as crianças 

elaboram seus enredos para brincadeiras. 

Na festa de encerramento do ciclo letivo, conhecida como a festa de passagem e 

despedida das crianças maiores, tivemos a participação de todas as famílias, crianças e 

bebês, e fizemos na Fábrica de Cultura um espaço potente, aproveitando o seu grande 

teatro para fazer apresentações em vídeo, peças teatrais, contações de história e 

brincadeiras cantadas baseadas em manifestações africanas e indígenas. Nessa ocasião 

recebemos doações de bonecas e bonecos pretos para todas as crianças e bebês. 

Ao encerrar o ano, eu, como coordenadora pedagógica, apresentei uma palestra 

numa jornada pedagógica sobre as relações étnico-raciais na infância. Foi um 

momento incrível de compartilhamento de saberes sobre as práticas educativas e o 

combate ao racismo. Além dessa ação, fui convidada para relatar minhas experiências 

nas reuniões pedagógicas das escolas do entorno do meu CEI, que queriam 

aprofundamento sobre a temática. Foram encontros riquíssimos em saberes e trocas. 

Em 2025, foi dada continuidade às ações formativas no CEI, ampliando as 

reflexões para outros âmbitos sociais, como as questões de gênero. A unidade fará o 2º 

Seminário de Educação Antirracista com as mesmas escolas que fazem parte do 

território em torno de nosso CEI, seguindo uma cultura formativa junto a outros 

coordenadores pedagógicos, gestores, professores e todos os profissionais das UEs no 

combate a todas as formas de opressão e injustiça, não deixando nenhuma criança e 

bebê para trás. 



157 
 

Outra ação que reverberou a partir das referidas formações foram as reuniões e 

encontros com os pais, mães e responsáveis. Sempre organizávamos os espaços em que 

receberíamos as famílias com as materialidades, livros, instrumentos, bonecas, tecidos 

africanos e elementos da cultura indígena, para que fossem se familiarizando com outras 

formas de organização espacial e material de viés não eurocentrado. Colocávamos como 

ponto de partida que um dos princípios do nosso trabalho era pensar nos detalhes, nas 

miudezas do cotidiano2234. Todas as ações precisavam perpassar por um pensamento 

africano ou indígena, pois percebemos que um elemento qualquer pode vir a instigar 

vários assuntos, uma vez que o que não é visto, não é notado; se não estiver presente, 

visível, é porque não é importante. Assim, todos os objetos expostos tinham uma 

intencionalidade, remetendo à beleza das culturas africanas e indígenas por meio de 

seus utensílios e mobiliários no interior do CEI. 

Em conversas com os responsáveis pelas crianças e bebês, percebemos que os 

tecidos africanos, com suas figuras geométricas, e as bonecas étnicas sempre chamavam 

muito a atenção. Isso era uma excelente estratégia para conversarmos de forma natural 

e orgânica. Em muitos encontros com a comunidade, e mesmo nos dias de aula normal, 

algumas mães comentavam entre elas: “ que tecido bonito! De onde é? Não encontro 

desses por aqui não!” (DBA). E vinha a resposta, dizendo que eram dos nossos irmãos 

africanos, e que cada tecido tem um significado, com elementos próprios da cultura de 

seu país. Um tecido de Senegal, por exemplo, com cores vibrantes, traçados fortes e 

elementos matemáticos envolvidos nas estampas, é muito mais do que um simples 

objeto, sendo carregado de história, arte, beleza e tradições com significados profundos. 

Em algumas culturas os tecidos são usados em cerimônias e rituais desempenhando um 

papel importante na vida espiritual e social das pessoas. Em algumas comunidades 

africanas, podemos fazer vestuários, turbantes, colares. 

Assim, um simples bate papo no interior da escola com uma mãe foi o suficiente 

para ela já não sair da mesma forma que entrou. Momentos como esse no cotidiano 

escolar são fundamentais para aproximar as famílias de objetos que foram demonizados 

e negativados em nossa cultura. De fato, eu não sei se a mãe compreendeu tudo que eu 

disse, mas, de uma forma natural, sem catequismos, nós duas tivemos uma conversa 

tranquila, um diálogo informal e divertido. Só pelo fato de determinados objetos 

estarem expostos pelo espaço, já marcamos um posicionamento político, estético e 

 

22 Essa escolha de palavras remete ao livro de Bruna Ribeiro, Pedagogia das miudezas (2022). 



158 
 

pedagógico junto a toda a comunidade sem falar nada, porque, em muitos casos, os 

objetos falam por si. Se estão expostos em nosso espaço, é porque são importantes e têm 

valor histórico, tem um significado que, quando compreendido, faz com que adquiram 

outro valor. 

Nesse caminho reflexivo, outro desdobramento que cabe relembrar são as horas 

do conto, focadas nas temáticas das relações étnico-raciais, das questões de gênero e da 

inclusão. A cada doismeses, no final do dia, antes de os responsáveis buscarem as 

crianças, oportunizamos um encontro com as famílias e apresentamos uma história com 

foco nas relações étnico-raciais e inclusão. Esse trabalho é realizado de forma coletiva, 

colaborativa, com três professoras readaptadas e uma ATE – Auxiliar Técnica de 

Educação. Fazemos a mediação da leitura de forma dramatizada, sempre com elementos 

da cultura africana ou indígena, selecionando os materiais conforme a narrativa. 

É um momento formativo junto à comunidade, na tentativa de construirmos um 

comportamento de ouvinte e de leitor. Porém, não lemos qualquer história, e sim as que 

valorizam a cultura africana e indígena e que trazem boas provocações relativas à 

diversidade e às questões de inclusão e diferenças. Após a leitura da história, 

convidamos as famílias a pegarem livros emprestados e lerem para as crianças, com o 

objetivo de estimular o contato literário e como uma experiência diferente em casa. 

Temos um acervo pequeno, mas de muita qualidade. 

A maioria das famílias se queixava de não saber contar histórias e de não ter o 

hábito ou paciência de ler para as crianças e bebês. Para diminuir esse obstáculo, 

tivemos a ideia de realizar uma pequena formação de contação e mediação de leitura 

para os pais, mães ou responsáveis, com o intuito de que os adultos adquiram hábitos 

leitores e consigam ser boas referências para as crianças, para além dos professores. Na 

medida em que os familiares vão adquirindo autonomia e confiança, são convidados a 

ler para as crianças em um dia específico planejado pelas educadoras. 

Cabe destacar que entrevistamos23 uma mãe com o intuito de perceber quais 

marcas estávamos deixando em seu imaginário sobre as relações étnico-raciais. Ela 

relatou o seguinte: 

 

Desde o berçário 1 eu percebo que nesta escola existem muitas bonecas 

negras. Quando acontece o Dia da Família ou outros eventos na escola, vejo 
sempre as manifestações da cultura preta, cirandas, os grupos de danças que 

 

23 A íntegra dessa entrevista pode ser vista no apêndice I  da pesquisa. 



159 
 

vocês trazem nas apresentações. Nas reuniões de pais, as professoras sempre 

apresentam os seus trabalhos e, nos registros semestrais das crianças, percebo 

que elas abordam o projeto também. 

 

Diante desse relato, verificamos que as familias aos poucos vão compreendendo 

a materialização do nosso projeto em nossas ações, práticas e atitudes. Isso é fruto de 

um longo processo que pudemos expor ao longo da presente seção. Nas últimas páginas, 

vimos que muitas propostas didáticas aconteceram de forma concomitante e gradativa. 

Ao estudar o Currículo antirracista (São Paulo, 2022c), os profissionais foram se 

sentindo instigados a relacionar o conteúdo desse documento com as práticas educativas 

e, a partir de diversas reflexões, a teoria foi dialogando com a prática. Sempre aparecem 

novos desafios a serem superados, pois sabemos que as mudanças comportamentais e 

atitudinais não acontecem da noite para o dia, mas de forma processual. As ações vão 

acontecendo com a mediação da coordenação pedagógica, com a colaboração da gestão 

do CEI, com a direção e sua assistência. São procedimentos que vão acontecendo não de 

forma linear, homogênea e mecânica, mas reflexiva, processual e dialógica. Os 

momentos formativos passaram a ter outro sentido para além das leituras feitas nos 

PEAs, incorporando momentos de diálogo e encontros com os especialistas, de modo 

que as práticas passaram a se modificar na medida em que eram refletidas junto a 

nossos pares à luz de determinadas teorias. Mesmo com muitos desafios e ações 

complexas acontecendo ao mesmo tempo no interior do CEI de forma coletiva, 

dialógica e participativa, fomos implementando o Currículo antirracista (2022), nas 

condições de que dispúnhamos, ressignificando as miudezas do nosso cotidiano. Temos 

ainda muito o que avançar, porém, nesse processo reflexivo, já não somos mais os 

mesmos, e acreditamos que toda a comunidade educativa foi afetada de alguma forma. 

No próximo capítulo, apresentaremos o que diz o PPP da unidade aqui 

examinada e quais foram os desdobramentos realizados a partir das nossas formações à 

luz das leis nº 10.639/03 e nº 11.645/08. Nesse processo, tornamo-nos educadores 

antirracistas, conscientes de que o diálogo entre ensino e aprendizagem precisa se 

desenvolver intencional e cotidianamente, com ações práticas significativas para todos 

os sujeitos envolvidos, pois ser um educador antirracista é estar sempre em movimento, 

articulado com as questões sociais e junto ao território e às famílias. 



160 
 

 

4. O CEI COMO UM LUGAR DE 

EXPERIÊNCIAS E POTENCIALIDADES DAS 

PRÁTICAS ANTIRRACISTAS NA FORMAÇÃO 

DOCENTE 
 

Não fomos colonizados 

“Quando nós falamos 

tagarelando 

E escrevemos mal ortografado 

Quando nós cantamos desafinado 

E dançamos descompassado 

Quando nós pintamos borrado 

E desenhamos enviesado 

Não é porque estamos errando 

É porque não fomos colonizados” 

(Nêgo Bispo, 2023) 

 

Neste capítulo apresentaremos as repercussões dos processos formativos que 

ocorreram ao longo da pesquisa junto à vida cotidiana do CEI, tendo como foco o 

conceito de “experiência” do artigo “Notas sobre a experiência e o saber de 

experiência” escrito por Jorge Larrosa (2002, p. 199). O filósofo espanhol, conhecido 

por suas contribuições significativas para a educação, argumenta que a verdadeira 

aprendizagem ocorre quando os indivíduos são capazes de refletir sobre suas próprias 

experiências, sendo que o excesso de informação e a obrigatoriedade de ter opiniões 

sobre tudo distancia o sujeito de uma experiência significativa. Desse modo, todas as 

ações nos espaços educativos precisam fazer sentido, explica o autor, uma vez que o 

sujeito da experiência é definido não por sua atividade, mas pela abertura para ser 

transformar a partir da experiência que se dá na relação entre o conhecimento e a vida 

humana, singular e concreta. 

Ailton Krenak, em Ideias para adiar o fim do mundo (2020, p. 24), argumenta 

que a ideologia dos saberes deveria também integrar nossa experiência cotidiana, 

inspirar nossas escolhas sobre o lugar em que queremos viver, nossa experiência como 

comunidade. O nosso tempo é especialista em esvaziar de sentido a vida em sociedade e 

a própria experiência da vida de modo geral. Isso gera uma intolerância muito grande 

em relação a quem ainda é capaz de experimentar o prazer de estar vivo, de dançar, de 

cantar. E há muitas pequenas constelações de gente espalhadas pelo mundo que 

dançam, cantam e fazem chover. O tipo de humanidade que estamos sendo 



161 
 

convocados a integrar não tolera tanto prazer, tanta fruição de vida. Sendo assim, prega-

se o fim do mundo como uma possibilidade de nos fazer desistir dos nossos sonhos. 

Minha provocação sobre adiar o fim do mundo é exatamente sempre poder contar mais 

uma história. Se pudermos fazer isso, adiaremos o fim. 

Cabe ressaltar as ideias de Paulo Freire (1987, p. 05), articuladas ao pensamento 

de Lorrosa (2002), para refletirmos sobre o papel da formação continuada no interior da 

unidade de ensino: a educação libertadora é incompatível com uma pedagogia que, de 

maneira consciente ou mistificada, atua como uma prática de dominação. A prática da 

liberdade só encontrará adequada expressão numa pedagogia em que o oprimido tenha 

condições de, reflexivamente, descobrir-se e conquistar-se como sujeito de sua própria 

destinação histórica. 

Nas próximas páginas, veremos como foram realizadas as formações 

continuadas dos educadores, tendo um plano como eixo norteador, articulando o 

Currículo antirracista (São Paulo, 2022c), documentos oficiais normativos 

historicamente acumulados e o PPP da unidade, concomitantemente às práticas 

educativas realizadas, tematizadas e acompanhadas pela coordenadora pedagógica. Os 

encontros formativos, as conversas informais e as devolutivas, mediadas pela 

coordenadora e baseadas no diálogo permanente entre docentes e crianças, têm como 

objetivo o desdobramento das ações pedagógicas de forma contínua, reflexiva e 

intencional. 

Para compreendermos as repercussões da pesquisa, apresentaremos o CEI, a 

comunidade educativa como um todo, a partir do seu projeto político pedagógico, bem 

como um questionário feito com todas as professoras no início da pesquisa, visando 

compreender como elas entendiam a importância das leis nº 10.639/03 e nº 11.645/08 

para a implementação do Currículo antirracista (2022). Apresentaremos também o 

questionário que fizemos com as famílias para entendermos qual era seu pensamento 

sobre a temática do racismo. Vamos expor, ainda, fragmentos da entrevista realizada 

com o diretor da unidade, observando suas intenções como articulador e promotor de 

situações didático-metodológicas junto à coordenação da unidade no combate ao 

racismo. Apontaremos o grupo focal com professoras que concordaram em participar 

desta pesquisa, de acordo com o que propõem Correa, Oliveira e Oliveira (2021, p. 34), 

segundo quem a técnica de pesquisa do grupo focal tem como objetivo obter 

informações provenientes da interação entre os participantes de um determinado grupo. 

Por fim, relataremos as práticas observadas pela coordenadora pedagógica com 



162 
 

reflexões e propostas de encaminhamentos para a continuidade do trabalho sobre as 

questões étnico-raciais. 

Vale dizer que o nosso objetivo era que as práticas dialogassem com a teoria, 

com repertórios conceituais sobre a temática, fazendo a transposição didático-

pedagógica junto às crianças e bebês. Os diálogos entre a teoria e a prática mais 

intencional foram acontecendo, uma vez que, nos momentos formativos, as educadoras 

traziam suas inquietações e dúvidas para o espaço escolar e, de forma natural, narravam 

suas experiências. Em muitas situações, para além das visitas pedagógicas em sala de 

aula, algumas professoras faziam os seus relatos de forma muito espontânea e 

entusiasmada, dando visibilidade aos seus trabalhos. Duas educadoras, em especial, 

fizeram um lindo e potente portfólio de todas as práticas sobre relações étnico-raciais 

realizadas até então, que foi apresentado aos pais nos encontros e em nossa mostra 

cultural e passaram a compor o acervo da sala, sendo plastificado para ter mais 

durabilidade, permitindo também que as crianças o manuseassem com maior autonomia. 

 

4.1 Apresentando o CEI de acordo com o PPP da unidade 

 

O CEI em análise fica na Zona Leste de São Paulo, atualmente tem noventa e 

cinco famílias matriculadas, constituídas de moradores com a mesma complexidade 

que envolve a estrutura das cidades modernas; estão localizadas nas periferias dos 

grandes centros urbanos, muitas em situações bem vulneráveis, compostas por uma 

estrutura que varia desde o modelo tradicional (pai, mãe e filhos), até as estruturas com 

outras figuras de parentesco, tia, avós, primos e até vizinhos que compõem a rede social, 

na qual a criança está inserida. Há também os casos de crianças abandonadas por um 

dos genitores e criadas pelos avós. 

O CEI foi criado pelo decreto municipal n° 20.208 de cinco de outubro de 1984 

a partir do decreto municipal 41.588 de 28 de dezembro de 2001 que transfere os 

Centros de Educação Infantil da Rede Direta da Secretaria Municipal Assistência Social 

(SAS) para a Secretaria Municipal de Educação (SME) e passou a fazer parte da 

Coordenadoria de Educação da DRE do entorno - PPP/CEI, 2025, p. 19). 

O CEI em questão fica localizado em um ponto acessível aos familiares e o 

seu entorno  tem uma rede pública que pertence ao mesmo território, nos quais as 

crianças, que moram perto, posteriormente e naturalmente estudarão: duas EMEIs, 



163 
 

quatro EMEFs: Escolas para o Ensino de Educação Fundamental 1, Escola Municipal 

para o Ensino Médio e E.E, uma escola estadual para Ensino Médio, com salas muito 

lotadas devido à demanda cujo número de crianças e adolescentes compromete muito a 

qualidade do ensino público. No seu entorno há muitas igrejas evangélicas, duas 

católicas, o parque Chácara das Flores, a Fábrica de Cultura e perto da unidade há uma 

UBS que colabora sistematicamente ofertando e dialogando sobre problemas de saúde e 

alta vulnerabilidade social e comunitária. 

A maioria dos servidores, que atuam nesta unidade, são efetivos e conhecem as 

questões que envolvem a comunidade bem como as dificuldades do seu entorno; há 

pouca ou nenhuma rotatividade de servidores. Entre os professores, constatamos que 

temos trinta e um docentes, sendo cinco professoras readaptadas com laudo médico 

temporário, que colaboram na parte administrativa e pedagógica da U.E, exercendo 

atividades correspondentes as suas limitações. Existe um diretor, uma professora 

exercendo a função de assistente de direção, uma coordenadora pedagógica. Para 

compor a equipe, contamos com quatro ATE’s (agentes escolares) e três agentes de 

apoio. Há duas equipes terceirizadas, seis colaboradoras da LUME, que cuidam da 

limpeza do prédio, e três colaboradoras da S.H.A, responsável pela alimentação das 

crianças e bebês. A escola conta com a colaboração do projeto “mães guardiãs” e uma 

equipe de A.B.A. (agente de busca ativa). Estes dois projetos são contratos temporários 

com a PMSP nas unidades: os agentes de busca ativa escolar acompanham a frequência 

das crianças e bebês e as guardiãs da alimentação escolar (GAE) colaboram com o 

projeto de horta e alimentação na unidade. 

A seguir, apontaremos algumas constatações advindas do questionário 

respondido por toda a equipe docente e todos os familiares do CEI Jardim Nazaré. 

 

A – Equipe docente 

A equipe possui um trabalho articulado, buscando, por meio do estudo e da troca 

de experiências, planejar as ações para o desenvolvimento integral das crianças e 

melhorar o atendimento à comunidade educacional. 

Após o levantamento via questionário realizado no Google Forms, constatamos 

que a maioria do corpo docente do CEI está acima de 40 anos (81,8%), sendo que 

72,7% já atuam na educação há mais de 15 anos e 63,6% há mais de 10 anos, só na 

prefeitura de São Paulo. Metade da equipe está há pelo menos cinco anos na nossa 

unidade e poucos moram no entorno da escola. Os (as) educadores (as) vêm de outros 



164 
 

bairros próximos da unidade, tanto da cidade de São Paulo quanto da região 

metropolitana. Todos têm curso de pedagogia e se especializaram em alguma área para 

implementar a sua formação e evoluir na carreira do magistério na PMSP. Conforme 

respostas do questionário, seus hobbies são principalmente: leitura em momentos de 

lazer e idas ao shopping, parque ou cinema. Em sua maioria são católicos – lembrando 

que a unidade educacional é laica e nela são trabalhadas e respeitadas todas as crenças 

religiosas.. 

 

B – Equipe de apoio 

A equipe de apoio tem, em sua maioria, mais de 30 anos de idade. Mais da 

metade (57,1%) possui mais de dez anos de trabalho só na prefeitura de São Paulo. 20% 

chegaram à nossa unidade este  ano de 2025,  enquanto 14,3% já estão nela há mais de 

dez anos. Grande parte da equipe mora em São Paulo, mas somente alguns profissionais 

moram no bairro. Toda a equipe tem pelo menos o ensino médio completo, sendo que 

37,8% têm nível superior, leem com regularidade e têm como entretenimento a leitura, 

além de assistir ao noticiário, a filmes e a séries. Em sua maioria, gostam de passear em 

shoppings e parques. A título de curiosidade, 28,6% são católicos, 17,8% são 

evangélicos e os demais não frequentam nenhuma instituição religiosa. 

Os levantamentos indicam que todos da unidade responderam ao questionário. 

Das 120 familias,  somente 48 famílias responderam até o dia 20 de abril de 2025. 



165 
 

GRÁFICO 6. Comunidade escolar / Equipe gestora / Professores / ATEs / Agentes 

de apoio 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



168 
 

GRÁFICO 7. Familiares 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



169 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

É necessário destacar que, até o fechamento desta dissertação, o perfil da 

comunidade ainda não está concluído e, que, assim, os gráficos mostrados acima 

possuem certo caráter provisório. É possível que, até o final do primeiro semestre de 

2025, os dados se modifiquem. Por ora, focalizaremos quatro gráficos que dizem 

respeito à religião, à etnia e cor, ao conhecimento de nosso projeto político pedagógico 

por parte de nossos entrevistados e, por fim, ao conhecimento que eles possuem em 

relação ao conceito de racismo estrutural. 

Ao longo do texto retomaremos e refletiremos sobre muitas situações 

apresentadas que colaboraram para as nossas análises, como o que diz respeito ao índice 

nulo de pessoas que possuem contato com religiões de matrizes africanas. Com efeito, 

duas famílias já confidenciaram de forma discreta serem participantes de cerimônias de 

religiões de matrizes africanas, mas,ao serem perguntadas sobre a sua religiosidade com 

o intuito de contribuir para o mapeamento da comunidade e para a articulação de tais 

dados aos projetos da unidade, percebemos que, possivelmente devido à intolerância 

religiosa tão cristalizada em nossa sociedade, as pessoas em sua maioria, até mesmo 

entre os educadores, não se sentem à vontade para informar que fazem parte das 

religiões de matriz africana. Muitas falam que são espíritas para não dizer que fazem 

parte do candomblé ou da umbanda, por exemplo. 

Trouxemos esses dados para refletir sobre a temática e sobre as ações que foram 

acontecendo ao longo dos percursos formativos. Mesmo com bastantes participantes 



170 
 

das igrejas evangélicas e católicas, como apresentado acima, tanto no gráfico dos 

profissionais de educação quanto no gráfico dos familiares, temos muitas famílias que, 

mesmo frequentando igrejas católicas e evangélicas, participam, gostam, colaboram 

com as nossas festas juninas e com outras ações culturais que fazemos na escola, 

mesmo sendo todas elas focadas em manifestações da cultura popular com 

apresentações de cirandas, dança do coco, frevo, rodas de capoeira etc., além de 

comidas típicas de cada região. A escola tem uma cultura de expor cotidianamente os 

seus projetos e ações por meio fotos, painéis e vídeos, que chegam às famílias via rede 

social ou, ainda, podem ser vistas nas paredes do CEI. 

No que diz respeito à implementação dos currículos da cidade em nosso PPP, 

temos como referencial os documentos relativos à educação infantil (2019), aos povos 

indígenas (2023), aos povos migrantes (2023), à educação mmbiental (2023) e à 

educação alimentar (2024). Não obstante, nesta ocasião voltaremos os nossos olhares 

para o currículo antirracista, voltado aos conteúdos que abordam a cultura e a história 

dos povos afro-brasileiros (2022). Sobre a cultura pedagógica pautada no PPP e no 

currículo da unidade, cujas concepções e práticas deveriam idealmente ser conhecidas 

pela comunidade de um modo geral, vemos que, a despeito das ações que realizamos 

para expô-lo a todos,  33% dos funcionários alegam conhecer o PPP apenas 

parcialmente. Vale mencionar que o documento fica exposto logo na entrada da 

secretaria e, com ele, há painéis em que as professoras readaptadas vão inserindo, 

frequentemente, fragmentos de nossas ações pedagógicas. 

Por meio das cartas de intenções24, os planejamentos semestrais, pautados nos 

documentos oficias e no PPP da unidade, são apresentados para as famílias. Neles são 

apresentadas as propostas, os projetos e ações que serão realizados junto às crianças e 

bebês. Além disso, inserimos nessas cartas as devolutivas da coordenação pedagógica, 

que tenta, junto com as professoras, evidenciar para as famílias o que as crianças 

aprenderam no CEI, expondo a sua rotina rica em aprendizagens. Cabe ressaltar que, 

mesmo que a professora seja evangélica, católica ou de outra religião, ela é uma 

profissional da educação da PMSP e que, assim sendo, terá de implementar a política 

 

24 As cartas de intenções são escritas pelas professoras em dois momentos: no início do ano, ao conhecer 

a sua nova turma, e no meio do ano letivo, quando as docentes precisam apresentar, a toda a comunidade, 

propostas pedagógicas articuladas com o PPP da unidade e com os documentos oficiais (São Paulo, 

2022d, p. 33). 



171 
 

pública pautada nos documentos normativos, visando uma educação plural, laica, 

antirracista, alegre e emancipatória. 

É importante salientar que, além das cartas de intenções que as professoras 

fazem no início e no meio do ano letivo, as ações diárias são planejadas e registradas 

em um diário de bordo.25 Uma vez por mês, a coordenadora pedagógica faz uma 

devolutiva, à qual os supervisores e diretores têm acesso, e, a partir dessa reflexão, no 

final de cada bimestre, é elaborado um relatório do percurso do grupo e de cada criança 

de forma individual, evidenciando todas as ações e projetos que foram realizados em 

cada agrupamento. Assim, os pais podem entrar em contato com a vida pedagógica da 

escola, uma vez que apresentamos o que as crianças vão aprender, baseados nos direitos 

previstos na BNCC (BRASIL, 2018, p. 40): conviver, brincar, participar, explorar, 

expressar, conhecer-se. Para além dos currículos da cidade apresentados anteriormente, 

as professoras articulam os campos de experiência, na tentativa de garantir vivências 

potentes, sempre pensando na inclusão, na diversidade, na autonomia, no movimento 

livre e na liberdade dos corpos e pensamentos, de forma descolonizada e com 

intencionalidade pedagógica. São evidenciados o eu, o outro e o nós, bem como os 

corpos, os gestos e movimentos, traços, sons, cores e formas, escuta, fala, pensamento e 

imaginação, espaço, tempo, quantidades, relações e tranformação, tendo como 

instrumento as brincadeiras e as interações nas quais se visa que as investigações e a 

produção de uma cultura das infâncias sejam potencializadas. 

Embora haja algumas críticas sobre a BNCC (BRASIL, 2018), Washington 

Lopes Góes (2022, p. 141) apresenta  que não evidenciou  de forma intencional 

questões e conceitos importantes para todos os professores a nível nacional, o mesmo 

salientou que  sendo esse um importante  documento, um  regulador de boas práticas 

pedagógicas para  toda à sociedade educativa a nivel nacional. Seria necessário mais 

argumentos, fomentando as leis nº 10.639/03 e  nº 11.645/08 junto aos PPPs, 

potencialziando ainda mais o documento,  não retirando as menções ao termo 

“racismo”, mas substituindo-as por “étnico-racial” e “étnico-cultural”. Percebeu-se que 

o documento esvaziou os conceitos e deixando apenas para as áreas do conhecimento: 

tais quais história e literatura aprofundar a história das culturas africanas,  tornou-se um 

documento  não intencional e sim  fragmentado esvaziando a discussão sobre a 

 

25 O diário de bordo registra o planejamento docente de forma narrativa, considerando a escuta dos bebês 

e das crianças (São Paulo, 2022d, p. 43). 



172 
 

educação antirracista, o autor argumenta que um documento a nivel  nacional, precisa 

ter ideologia e posicionamentos  antirracista mais bem  mais definidos,  o memso 

apresetna que deveria ter uma articulação com os conceitos sobre educação antirracista, 

mas o trato dessa temática acaba por recair inteiramente sobre a ação individual dos 

educadores, que, por sua vez, trabalham em espaços institucionalizados estruturalmente 

racistas, dificultante um trabalho pedagógico intencional e com propositos. Para termos 

uma amplitude sobre como a legislação esta sendo discutida nos três niveis:  Federal, 

Estadual e Municipal  apresentamos a  critica do Washington Lopes Góes (2022), sobre  

a BNCC (2018),   Já em relação ao Currículo Antirracista do Estado de São Paulo, 

Djalma Lopes Góes (2024, p. 186) em sua tese argumenta que: 

 

Conhecer não é combater o racismo, as metodologias preconizadas na 

BNCC, e no Currículo Paulista, estão na contramão das Diretrizes 

Curriculares Nacionais para as Relações Étnico-raciais e para o Ensino de 

História e Cultura Africana e Afro-brasileira (DCNERER); ao que tudo 

indica, houve uma substituição do tema de pretos e pretas,  como 

escravizados para a temática de pré-conceito e da discriminação, notamos 

que no texto do Currículo Paulista percorrendo as habilidades,  objetos de 

conhecimento e conteúdos,  não aparece a história e cultura na diáspora e 

nem dos afro-brasileiros. 

 

E o autor segue citando o documento elaborado pelo Conselho Nacional de Educação 

para lembrar que as DCNERER, em seus princípios de ações contra o racismo, 

determinam que 

 

o ensino de história e cultura afro-brasileira e africana, a educação das 

relações étnico-raciais [...] se desenvolverão no cotidiano das escolas, nos 

diferentes níveis e modalidades de ensino, como conteúdo de disciplinas, 

particularmente, Educação Artística, Literatura e História do Brasil, sem 

prejuízo das demais para combater o racismo (Brasil, 2004, p. 11). 

 

Tanto Washington Lopes Góes quanto Djalma Lopes Góes apresentam críticas 

pertinentes aos dois documentos de caráter normativo. Em seus escritos, vê-se que 

nenhum documento é neutro, ainda mais em se tratando de uma temática como  sobre 

as relações étnicos raciais. Diante do exposto,   as legislações precisam se articular  para 

que a sua efetivação se torne plausível no chão das escolas, junto ao planejamento dos 

docentes, uma vez que conhecer não é combater o racismo como afirma Góes. Em 

contraponto à BNCC e ao Currículo Paulista, temos o Currículo da Cidade referente à 

educação antirracista (São Paulo, 2022c), que é um avanço para a Rede Municipal de 

São Paulo e para os outros municípios, pois dialoga diretamente com o que é proposto 

pelas leis nº 10.639/03 e 11.645/08. Nele, discute-se os conceitos de raça e racismo, 



173 
 

racismo estrutural, epistemicídio, interseccionalidde, lugar de fala, entre outras 

considerações, de forma clara e muito assertiva. Há também orientações para 

entendermos a história do racismo no Brasil, delineando nortes didático-pedagógicos 

para cada modalidadede ensino, com narrativas e estudos de casos dos professores da 

rede municipal e, por fim, há uma divisão das orientações por modalidade de ensino. O 

material atende ao que é proposto pela legislação e, a partir dele, podemos continuar 

avançando nas discussões com as unidades escolares e com a sociedade educativa de 

modo geral. 

 

4.2 Acompanhamento dos processos e experiências: metodologia 
de formação para uma educação antirracista 
 

Ao longo das vivências nos processos de formação que tenho realizado enquanto 

mulher, professora e coordenadora preta, venho refletindo sobre como eram as 

formações que eu recebia quando era professora, ou melhor, como eram as 

intervenções, mediações e formações que eu vinha realizando tanto no grupo de 

professores da escola em que exerço a coordenação como nos convites que recebia de 

outras coordenadoras pedagógicas para falar da pauta antirracista em outros espaços 

educativos. 

E eu refletia: “como a temática será aceita, diante da complexidade do 

impacto do racismo estrutural na vida de cada educador (a)? Como uma ou apenas 

algumas horas de encontro poderão levar à reflexão e à mudança na prática docente? 

Como as experiências formativas farão sentido para os professores junto às crianças 

pequenas? Como, em tão pouco tempo, poderei sensibilizá-las (los) para uma educação 

antirracista de forma efetiva, dialógica, assertiva e reflexiva, não conduzindo mais uma 

formação sem sentido e vazia, que não contribui para as práticas cotidianas, ou 

melhor, não impactando as suas vidas para modificar a vida dos demais?” Tais 

perguntas me fizeram criar uma metodologia de trabalho para atingir outros docentes, 

coordenadores, pessoas não docentes, amigas etc. Não há receita, muito menos uma 

proposta fechada e única, mas sim ações e reflexões sobre as quais tenho refletido ao 

longo dos tempos a partir das minhas próprias vivências e experiências junto às 

professoras que estão no chão das salas das infâncias. 

Nessas andanças formativas sobre a temática, muitas situações complexas já me 

aconteceram. Ouvi por diversas vezes “você só sabe falar sobre esse assunto”, “você é 

uma afrochata”, “agora tudo é racismo”, entre outras frases afins. Mas as pessoas que 

dizem isso esquecem que esse assunto é a minha vida. Eu convivo e sou atravessada por 



174 
 

essa temática desde que nasci, não tem como ignorá-la. A minha vida não importa? As 

minhas experiências não importam? 

Quinhentos anos de massacre e de discursos eurocêntricos, com mais de um 

século de currículos coloniais, de uma escola excludente, racista e conservadora – com 

isso, ninguém se importa. São 22 de anos de uma das políticas públicas mais 

importantes deste país, a lei nº 10.639/03 e 17 anos da Lei nº 11.645/08, ainda em 

processo de implementação. Pesquisas mostram poucos avanços no chão da sala de aula, 

mas ainda assim muitos ainda dizem que não aguentam mais ouvir falar de racismo na 

mídia ou na escola. Sabemos o que está por trás dessa falácia, pois, enquanto não nos 

apropriarmos das nossas histórias e das nossas ancestralidades, tampouco nos 

libertaremos das opressões e injustiças de nosso sistema capitalista e racista. 

É importante falar de duas situações que ocorreram comigo nos últimos dois 

anos e que modificaram o meu posicionamento quanto à formação continuada sobre as 

questões étnico-raciais. No final do ano de 2023, uma amiga, também coordenadora 

pedagógica de um CEI na periferia da zona sul de São Paulo, me convidou para fazer 

uma roda de conversa em sua unidade. Ela é conhecedora do meu trabalho sobre 

educação antirracista e pediu para eu realizar uma sensibilização com as professoras. 

Montamos a pauta juntas, mapeamos os perfis das professoras e retomamos os trabalhos 

já realizados na escola junto ao PPP. Para a temática fazer sentido, elaboramos um 

roteiro com alguns pontos de atenção que não poderiam passar despercebidos sobre a 

educação antirracista voltada às crianças. Falaríamos sobre os marcos legais das 

legislações a fim de melhorar a compreensão do tema, destacando os aspectos 

conceituais apresentados nos documentos norteadores, principalmente no currículo 

antirracista elaborado pela prefeitura de São Paulo. Chegamos cedo à unidade, 

organizamos o espaço com vários elementos de culturas africanas e indígenas e fizemos 

uma acolhida com a leitura de um conto africano. Na sequência fizemos uma exposição 

oral dos marcos legais articulados com questões da vida prática e cotidiana do CEI em 

que eu trabalho. Após duas horas de fala, trocas, brincadeiras, relatos, vídeos, no meio 

da minha apresentação, uma professora branca levantou a mão e perguntou “afinal, o 

que é racismo estrutural?”. Fiquei sem entender, achando que ela estava brincando, ou 

melhor, alheia ao que eu havia dito ao longo daquele tempo de sensibilização. Perguntei 

o que, exatamente, ela não havia entendido. À sua maneira, a professora foi expondo 

aproximadamente tudo o que eu disse e, mesmo assim, ela continuava sem entender o 

que era o racismo estrutural. 



175 
 

Diante daquele fato, respirei fundo e entendi que eu não poderia reexpor as 

ideias da mesma forma que acabara de fazer com o grupo. Eu teria de abordar a 

temática de uma maneira clara, objetiva e impactante para a professora compreender. 

Comecei a falar sobre a minha vida e sobre os desafios que vivenciei desde a infância, 

juntamente a meus familiares, só pelo fato de ser preta e morar na periferia de São 

Paulo. Fui relatando os atravessamentos causados pelo racismo das mais diversas 

ordens e formas, em fatos que seguiram ocorrendo até eu virar professora e até mesmo 

depois, como coordenadora pedagógica. Relatei a minha experiência de vida ao longo 

de dez minutos, a professora atentamente olhava para mim, mexendo a cabeça como se 

estivesse afirmando algo e, na sequência, falou: “ ah então é isso que é o racismo 

estrutural?”. E seguiu: “antes de eu ser professora, trabalhava no RH de uma empresa. 

Ouvindo agora o seu relato, percebo o que é o racismo estrutural: não havia negros na 

minha equipe de trabalho e eu nunca vi isso como um problema. Agora estou 

percebendo esse tal de racismo estrutural!”. 

Depois desse episódio, dei continuidade à conversa e pedi para os participantes 

contarem sobre fatos que já viveram ou presenciaram envolvendo atitudes racistas. 

Percebemos que todos e todas os que estavam presentes naquela sala tinham muitas 

narrativas pessoais, profissionais, cotidianas, desde a infância até a fase adulta, com 

situações que ouviram, testemunharam ou sofreram na própria pele. Muitas narrativas 

tristes foram contadas. 

Outra situação parecida com essa se deu em uma jornada pedagógica ofertada 

pela DRE, quando fui convidada para falar dos impactos do Currículo Antirracista 

(2022 na escola em que trabalho. Novamente, organizei o espaço com tecidos, bonecas 

e livros étnicos, fiz uma acolhida com um conto africano do país do Gana chamado 

Ayele, uma história que retrata a cultura ganesa de uma forma lúdica, evidenciando os 

sons, cores e sabores dessa região,  este conto africano esta no material da PMSP – 

Trilha de aprendizagem (2020). Na sequência, de forma expositiva, apresentei os dados 

conceituais: o que é raça, racismo, racismo epistêmico, branquitude, lugar de fala, 

préconceito, as pesquisas das estudiosas Liane Cavalleiro e Fabiana Oliveira etc. Iniciei 

a fala com uma brincadeira, um vídeo e relatos do cotidiano do CEI. Ao terminar, a 

mediadora do encontro abriu para perguntas e uma professora parda, de educação 

infantil, levantou a mão e disse: “na Educação Infantil não tem racismo, as crianças 

são pequenas demais para realizar atos de racismo! E nós somos todos iguais!”. 

Novamente eu respirei fundo, dessa vez diante de uma plateia de 400 pessoas, refleti 



176 
 

aceleradamente sobre como responder àquela fala de uma forma assertiva e clara. A 

princípio pensei que não ia adiantar eu citar novamente as pesquisas de Cavalleiro e de 

Oliveira. Aproximei-me da professora, olhei em seus olhos e pedi que narrasse um 

pouco da sua infância. Eu quis saber, também, como ela interagia na escola. Perguntei: 

“ todos brincavam com você? Você tem irmãos? Me conta um pouco sobre sua mãe? 

Onde você mora?”. A professora respondeu:“sou caçula, muito diferente dos meus 

irmãos, filha de mãe preta e pai branco. Minha mãe sempre tinha que justificar que era 

minha mãe, pois o meu pai era branco e minha mãe era negra, e eu saí com essa cor, 

nem branca nem negra”. Após sua fala, não entrei na discussão sobre miscigenação, 

colorismo etc., apenas disse: “ somente nesse recorte da história da sua vida você 

evidenciou que você é a caçula e que há diferenças entre  você e seus irmãos, mesmo 

sendo todos filhos do mesmo pai e da mesma mãe. Como afirmar que somos todos 

iguais, se na sua família já percebemos diferenças e se você se lembra de que , na sua 

infância, a sua mãe tinha que justificar que era sua mãe, por ser branca. Você disse que 

era bem pequena e já percebia a diferença de tratamento com a sua mãe. Portanto, as 

crianças bem pequenas, por mais que ainda não saibam falar convencionalmente, já 

percebem tratamentos diferenciados sobre seus corpos, só pelo fato de serem diferentes 

de outras crianças. As crianças pretas, devido a tantas situações que se repetem ao 

longo da vida, vão compreendendo alguns fatos. Mesmo que não saibam classificar as 

atitudes como racistas, percebem que são menos amadas, tocadas, elogiadas, às vezes 

pela professora, às vezes pelas próprias crianças da mesma faixa etária ou, ainda, por 

outros adultos. A professora, um pouco sem graça, exclamou: “pensando assim, pode 

ser, vou observar melhor os meus pequenos!”. 

Percebi, em ambas as situações,  que, quando pedi para as professoras, em 

espaços diferentes, relatarem processos da sua experiência de vida, as duas colocaram- 

se na situação e refletiram sobre si mesmas. Suas experiências de vida as aproximaram 

do conceito sobre de que estávamos tratando. Mesmo que ainda não compreendessem 

tais conceitos, perceberam que suas vidas também são e foram marcadas pelo racismo 

estrutural. Cada uma com o seu “lugar de fala”, uma sendo branca e a outra negra, 

ambas tinham alguma história racista por elas vivenciada ou presenciada. Afinal, 

encontram-se numa estrutura racista, em que 51% dos brasileiros declararam já ter 

presenciado um ato de racismo, segundo o IPEC –Inteligência em Pesquisa e 

Consultoria Estratégica –, em pesquisa feita sob encomenda do Instituto de Referência 

Negra Peregum e do Projeto Seta – Sistema de Educação por uma Transformação 



177 
 

Antirracista – ( IPEC, 2023)40. Em suma, é impossível viver em um país racista sem ter 

contato com cenas de racismo, o que ocorre independentemente da clareza que se tenha 

disso. 

Diante desses fatos, entendi que se fazia necessário articular os conceitos 

teóricos com as experiências de vida dos participantes, pois infelizmente muitos ainda 

são incapazes de reconhecer como o racismo se materializa na rotina, no dia a dia de 

cada um de nós. Concluí que as formações, os dados, os saberes teóricos colaboram e 

muito; porém, quando aproximamos todos esses saberes da vida cotidiana dos 

professores, eles ficam mais propensos a refletir, dialogar, questionar, enfim, a tomar 

consciência dos malefícios do racismo de uma forma mais sistematizada. Assim, cada 

um passa a interpretar o mundo racista a partir da sua ótica, das suas crenças, das suas 

experiências de vida. 

Sob essa perspectiva, comecei a refletir que conceitos como epistemicídio, 

racismo estrutural e branquitude precisariam de fato dialogar com o cotidiano das 

professoras, e que todos os conceitos apresentados precisariam ser significativos. 

Percebi que, quando eu iniciava as formações relatando a minha vida e os 

atravessamentos racistas que sofri da infância até a fase adultae articulava isso com as 

teorias, os participantes se sensibilizavam e começavam a elaborar pensamentos sobre 

quando se descobriram negros e negras. Algumas leituras podem auxiliar a enxergar o 

elo entre a vida pessoal e os saberes sistematizados acerca do racismo. Eu costumo 

referenciar o livro Quando me descobri negra, por exemplo, no qual Bianca Santana 

(2015) relata  casos de racismo que sofreu ao longo da vida. Outro livro que me ajudou 

muito nas formações continuadas com as educadoras foi Memórias da plantação: 

episódio de racismo cotidiano, obra autobiográfica da artista interdisciplinar Grada 

Kilomba (2019a), carregado de narrativas de práticas racistas sofridas durante o 

processo formativo da autora. No mesmo sentido, Tornar-se negro, da psiquiatra e 

psicanalista Neusa Santos Souza (2021) também narra muitos episódios de violências 

simbólicas racistas. Para ficarmos num último exemplo, entre tantos possíveis, 

menciono O perigo de uma história única, de Chimamanda Ngozi Adichie (2019), em 

que a escritora mostra que nossas vidas são construídas pelas histórias que ouvimos e, 

assim, se conhecemos um só ponto de vista sobre nossa história, só saberemos uma 

única história sobre nós. Essa autora relata que, em boa parte da sua vida, ouviu apenas 

um lado da sua história, mas que, quando ela tomou consciência da sua ancestralidade, 

nunca mais foi a mesma. 



178 
 

Em suma, entendi que a apresentação das autobiografias, bem como da minha  

história de vida enquanto mulher preta era uma boa maneira de cativar e gerar 

identificação com os outros professores, de modo a viabilizar a formação de consciência 

crítica sobre como fomos e somos afetados pelo racismo das mais diversas formas, 

mesmo sem perceber. Por isso “eu só falo de racismo”, pois é impossível falar de outra 

coisa, estando ele presente  em diversos aspectos de nossas vidas, em seus âmbitos 

subjetivo, cognitivo, individual, social, cultural, religioso, ancestral. Lélia Gonzalez, 

Kabenguele Munanga, Clovis Moura, Frantz Fanon, Sílvio Almeida, Denis de Oliveira, 

Weber Lopes Góes, Djalma Lopes Góes, Paulo Freire, entre outros pesquisadores, de 

formas diferentes, vêm refletindo sobre o racismo estrutural. Não temos para onde 

correr e, por isso, a formação continuada centrada na realidade opressora, não 

participativa, não reflexiva, não investigativa, não crítica, de conteúdo fragmentado e 

excludente, não colabora para a transformação social e intelectual. É urgente 

entendermos que ele existe e é necessário combater o currículo eurocentrado  que 

vem operando em nossas vidas pedagógicas há séculos, o currículo este, que 

infelizmente deu certo, tornando-nos passivos frente a muitas injustiças sociais. 

Devemos reagir, e a escola deve colaborar para as mudanças possíveis. 

O currículo antirracista (São Paulo, 2022c, p. 78.) afirma que o trabalho 

formativo deve vigorar de janeiro a janeiro, de forma contínua, clara, afetuosa, lúdica, 

dialógica, participativa e democrática, junto aos educadores, educandos e familiares. Se 

quisermos transformar o sistema opressor, não podemos negligenciar a existência dessa 

temática. Não cabe mais dizer que “não existe racismo”: o que necessitamos é mão na 

massa e ações antirracistas, nas condições que temos, e com a materialidade de que 

dispomos, já que muitas vezes os materiais não farão tanta diferença quanto as atitudes, 

os comportamentos, as palavras, um bom dia, um olhar afetuoso, um abraço, um sorriso. 

Isso também é um trabalho de educação antirracista, um outro jeito de olharmos para o 

mundo, no qual todos se beneficiarão – como quem diz “você é importante para mim e 

eu existo para você!”.26 

Para complementar as nossas reflexões, apresento três estudiosas, Marie-

Christine Josso (2008)  Conceição Evaristo (2014) e Adriana Friedmann (2023), que 

 

26 Entre as tribos de Natal, na África do Sul, é comum a saudação “Sawuabona”, que significa “você é 

importante para mim”. A sua resposta típica é “Shikoba”, cuja tradução pode ser entendida como “eu 

existo para você” (Sabater, 2021). 



179 
 

fazem de suas autobiografias e biografias de outros sujeitos verdadeiras ações 

reflexivas e formativas. Cada uma dessas autoras, com as suas especificidades, mostra 

que somos a junção de experiências que adquirimos ao longo da vida, e que  nos 

fazem ser quem somos hoje. É nesse sentido que podemos entender uma ideia de Josso 

(2008, p. 13), segundo a qual “todo conhecimento é autoconhecimento”. 

Marie-Christine Josso (2008) é professora aposentada da Faculdade de 

Psicologia e Ciência da Educação da Universidade de Genebra e é doutora em Ciências 

da Educação. É membro-fundadora da Associação Internacional de Histórias de Vida 

em Formação (ASIHVIF). Ao longo de sua trajetória, tem se voltado aos estudos de 

narrativas de vida como projeto de autoconhecimento e formação. No prefácio de seu 

livro Experiências de vida e formação (Josso, 2008), Antônio Nova e Cecília 

Warschauer reforçam a ideia da autora, dizendo que o livro não autoriza ninguém a 

desvalorizar as dimensões técnicas ou tecnológicas da formação, mas nos convida a 

inscrevê-las numa experiência de vida, num percurso pessoal, numa dupla caminhada 

do formador enquanto ser pensante e sensível que se convoca na sua construção 

pessoal e na sua relação com os outros, ajudando-os a se mobilizar para o processo 

formativo. Desde modo, Cecilia Warschauer, afirma que, apesar de não terem sido 

pensadas como uma metodologia específica, tais spropostas formativas podem 

desenvolver um olhar que ultrapassa a concepção escolar de formação, pois podem 

tomar consciência da enorme quantidade de experiências que cada um vive, de onde tira 

lições e aprende coisas. A obra de Josso (2008) está dividida em três partes, todas 

compostas por capítulos sequenciais e conclusão. Nela, encontramos reflexões sobre a 

formação no centro das narrativas de vida: uma teoria na perspectiva do sujeito 

aprendente que tem nas narrativas de vida  uma contribuição para a teoria da formação a 

partir do próprio sujeito aprendente. Entende-se também as histórias de vida como uma 

metodologia de pesquisa-formação e notamos que são aspectos centrais das histórias de 

vida a sua definição como metodologia de pesquisa e formação. Mais adiante, a 

argumentação de Josso se aprofunda nas contribuições do saber biográfico para a 

concepção do dispositivo de formação. Desse modo, o livro apresenta muitas situações 

reflexivas que nos aproximam dos itinerários e das escolhas de vida: a  busca da 

felicidade, a busca de si e de nós, a busca de conhecimento, a busca do real e a busca de 

sentido, um saber viver a própria existência. Muitos dos episódios selecionados pela 

educadora são relatos a respeito dos efeitos da aprendizagem fora do campo das 

situações educativas. O livro aponta que as histórias de formação e as possibilidades de 



180 
 

mediação são capazes de redescobrir situações esquecidas no nosso imaginário, o que 

nos mostra como tais dimensões permanecem vivas dentro de nós. Pensamos que a 

nossa história de vida é o que nos torna articulados com outras histórias numa invenção 

de si e na produção de um coletivo mais saudável. Educação e formação andam juntas 

ao longo da vida porque a nossa história é como se fosse um projeto formativo. A autora 

destaca que: 

 

As histórias de vida em formação são, sem sombra de dúvida, uma das 

mediações possíveis para redescobrir essas dimensões esquecidas, para 

mostrar como é que elas continuam a estar vivas dentro de nós, como 

alimentam o nosso ganhar forma, para as reinvestirmos conscientemente 
como tantas outras vias possíveis de interpretação da significação da nossa 

existência e da direção que entendemos dar à nossa busca de uma arte de 

viver em ligação e partilha.   JOSSO, (2008,  p. 266). 

 

A partir dessas reflexões, a partir da sua jornada de vida, cada um articula a 

formação com as suas próprias experiências, sejam crianças, jovens ou adultos. A sua 

aprendizagem não é meramente escolar e sim social, cultural, ancestral. Somos seres em 

construção, carregados de experiências que podem ser partilhadas na interação com o 

mundo. Por meio da interação nesse partilhar, tomamos consciência de quem somos e 

da nossa singularidade dentro da sociedade que integramos. Quem são meus 

antepassados? O que faziam? O que comiam? Como trabalhavam? No que eu me 

tornei? E como posso contribuir para a sociedade a partir do que me tornei? 

Outra escritora que contribui para as reflexões desta pesquisa é Conceição 

Evaristo. Tenho um amor muito forte por esse nome, pois minha mãe também se chama 

Conceição e, para nossa honra e alegria, ambas são mineiras, o que faz com o amor 

duplique. Evaristo é umas das mais influentes escritoras do movimento pós-modernista 

no Brasil, escrevendo em diversos gêneros, com trabalho focado na literatura 

comparada. Cursou mestrado em Letras e Literatura Brasileira pela PUC-Rio, cujo tem  

a titulação de mestrado. Em 2008, ingressou no doutorado em Letras e Literatura 

comparada pela universidade Federal Fluminense. Sua obra, em especial o romance 

Ponciá Vicêncio (2003), aborda temas como discriminação por raça, gênero e de classe. 

A produção literária de Conceição Evaristo é caracterizada pela escrevivência, um termo 

que ela mesma criou e que se refere à escrita que emerge da vivência de ser mulher 

negra no Brasil. Evaristo usa a escrita como um ato de resistência e de afirmação da sua 

identidade, explorando temas como racismo, diáspora africana, cultura negra e 

desigualdade. Em 2015, ganhou um prêmio Jabuti, o mais importante prêmio da 



181 
 

literatura brasileira, por seu livro de contos Olhos d’água. Anos mais tarde, ela seria a 

figura homenageada da mesma premiação, na sua edição de 2019. No programa Roda 

Viva, transmitido pela TV Cultura, a escritora diz que: 

 

O movimento da escrita é o movimento da própria vida e o movimento que 

você faz para vencer a dor. Escrevivência é uma memória escrita da 

vivência, é uma escrita que emerge da própria vivência, da experiência de 

vida, das memórias e das relações sociais de uma pessoa, especialmente 

mulheres negras. Assim, escrever a memória vivida é uma questão de 

escrevivência. (Roda Viva, 2021). 

 

Para nós, mulheres negras, escrever a nossa história, falar da nossa 

ancestralidade, da nossa cultura, com o nosso pretuguês – como dizia Lélia González 

(1980) –, é um ato de resistência, representatividade, visibilidade e de justiça. 

Tomar posição é um ato libertador e, desse modo, comungando com Evaristo, 

almejamos que todas as mulheres negras afro-brasileiras, indígenas, quilombolas e 

ribeirinhas possam falar, escrever, desejar e sonhar com outros mundos possíveis. Poder 

escrever e falar sobre nós, sobre nossa cultura, é um ato de cura, como bem afirma 

Conceição Evaristo. 

Já a educadora e antropóloga Adriana Friedmann42 reflete sobre as origens e 

raízes multiculturais como caminhos para a compreensão das identidades, dos 

comportamentos e das trajetórias dos sujeitos. Friedmann tem pós-doutorado em artes 

pelo Instituto de Artes da UNESP, é doutora em Antropologia pela PUC-SP, mestre em 

Educação pela UNICAMP e pedagoga pela USP, atuando como formadora e 

pesquisadora na área de educação e desenvolvendo pesquisas com crianças pequenas. 

 Segundo a educadora, não é possível escutar as crianças e bebês sem conhecê-

los, para criarmos processos de escuta da nossa própria história, das nossas jornadas 

individuais e coletivas, se faz necessário,  escutas sensivéis. Em Jornadas 

autobiográficas: narrativas e memórias para a formação do educador (2023, p 56), 

Friedmann mostra que os primeiros anos de vida do ser humano constituem um período 

em que já aparecem indícios das potências, personalidades, tendências, preferências, 

modos de ser, de se vincular, de viver. Cada sujeito vai desvelando essas características 

e experimentos de ser no decorrer da sua existência, por meio dos vínculos e trocas com 

os outros e com o mundo. São experiências que norteiam os sujeitos a partir das 

descobertas, da imitação, do faz de conta, da convivência, da escuta de histórias, rumo à 

compreensão da vida, da cultura, das relações e do lugar que cada um ocupa no seu 

território. Com base nisso, recomenda a autora: 



182 
 

 

Recupere recortes da sua vida ou memórias da sua infância e conecte-as com 

o seu momento atual, até onde sua história de vida trouxe você? Que indícios, 

que sinais, já apareciam na sua infância que prenunciavam o ser humano que 

você é, e se tornou e ainda há de se revelar? O desafio está posto: desvelar, 

entrelaçar e recriar as filigranas das nossas histórias de vida. (Friedmann, 

2023, p. 131). 

 

No mesmo livro, a autora nos convida a refletir a partir das nossas experiências 

vividas e a tomar consciência do que somos. O prefácio, escrito por Helena Christon, 

descreve tal metodologia de formação como instauradora de uma ocasião em que 

podemos falar quem somos, entender o que temos a dizer sobre quem somos, falar 

sobre o que nos constitui, sobre o que herdamos, sobre o que queremos deixar como 

herança. A prefaciadora aponta que a experiência da linguagem oral, ao oportunizar 

elaborações sobre o sentido do que vivemos, é uma poderosa condição para vermos a 

nós mesmos como seres que pensam, falam, escrevem, enfim, que inventam mundos. 

Christon também se refere a Paulo Freire (2023, p.67), observando que ele insistia na 

ideia de que “as ditaduras acabam em primeiro lugar é com a nossa condição de 

falar, de aprender e de pensar coletivamente, e principalmente de valorizar as nossas 

histórias”. 

Friedmann se fundamenta metodologicamente a partir das ideias de Marie-

Christine Josso (2004), tendo as narrativas e os estudos autobiográficos como ações 

importantes para o autoconhecimento. Afirma ainda que o educador, ao relatar fatos 

sobre si, encontra-se consigo mesmo, num exercício de rememoração da sua trajetória 

que acaba por exigir do narrador que ele se pense em relação ao outro. Nesse sentido, 

cada narrativa autobiográfica pressupõe um exercício de escuta. Narrando a nós 

mesmos, vamos gradativamente nos reconhecendo como parte de um mundo que 

começa em cada um de nós. Esta jornada formativa nos aproxima da dimensão e da 

complexidade do que é o ser humano. 

A Friedmann (2023, p. 22) relembra que um profissional das infâncias precisa ter 

em mente que, quando uma criança chega na escola, depara-se com expectativas 

pontuais: os educadores têm, entre seus propósitos, adaptar cada uma delas, muitas 

vezes modelá-las para que se integrem àquela comunidade, Adaptar é bem diferente de 

acolher: quando acolhemos, respeitamos as crianças e os bebês nas suas singularidades, 

sendo receptivos a suas emoções, seu jeito de ser, seus sentimentos. Ao acolhermos 

desde cedo cada criança, com seu ponto de vista,  estamos acolhendo a diversidade e 

cultivando o respeito, o olhar e o cuidado com cada um e cada uma no seu jeito único de 



183 
 

ser, honrando a sua ancestralidade, , ou seja, como nos ensina nosso mestre, estamos 

cultivando a “substantividade democrática” (Freire; Betto, 2000, p. 64). Isso exige 

acolhimento, respeito aos saberes e autonomia dos indivíduos. Essa atitude precisa ser 

semeada e alimentada desde os primeiros anos de vida de qualquer criança. Daí ser 

fundamental que cada adulto olhe e se conecte com a sua própria infância. 

Em suma, as três autoras citadas, a despeito de suas visões singulares, possuem 

ao menos um ponto em comum: a noção de que as narrativas autobiográficas podem 

servir como mola propulsora para reflexões de cunho coletivo, o que vale tanto para as 

pessoas apresentadas em seus escritos quanto para o nosso caso, fazendo-nos perceber 

os nossos processos e entender quem fomos e quem somos a partir das nossas 

experiências de vida. 

As narrativas que apresentaremos na sequência são das educadoras observadas 

no CEI, cada uma com a sua história de vida e com seus pontos de partida. Seus relatos 

são permeados por reflexões sobre si próprias e sobre a suacultura, por sua vez 

atravessada pelo racismo estrutural já descrito nos capítulos iniciais deste trabalho. Vale 

lembrar que as situações narradas ocorreram num contexto de realização de práticas 

educativas junto às crianças e à comunidade escolar, isto é, relaciona-se à práxis 

educativa em torno do antirracismo. Enquanto coordenadora e mulher preta, exercendo 

a um só tempo a pesquisa e a função de coordenadora pedagógica e mediadora do 

grupo, também elaborei minha autobiografia, a minha escrevivência. Em nosso processo 

formativo, ocorreram diversas reflexões e aprendizagens sobre as relações no cotidiano 

escolar no que se refere às ações no combate ao racismo junto às professoras. As 

experiências do ontem e do hoje, me instigam a pensar em muitas frentes, honrando 

muitas mulheres, homens e crianças que não puderam escrever ou ser ouvidos, e nem ao 

menos falar. 

Na sequência, apresentaremos um questionário realizado na plataforma Google 

Forms com todas as docentes do CEI observado, no ano de 2023. As perguntas são 

separadas por temática. Faremos a exposição da entrevista com um grupo de sete 

professoras, tendo o grupo focal como estratégia metodológica, com o relato de 

narrativas relacionadas à sua profissionalização docente, focadas na temática das 

relações étnico-raciais. Por fim, apresentaremos algumas observações e 

acompanhamentos feitos pela coordenadora pedagógica na sala referência sobre as 

práticas antirracistas, com devolutivas para desdobramentos e reflexões sobre as ações 

das docentes. 



184 
 

 

4.3 Práticas pedagógicas, narrativas, experiências e 
olhares das educadoras das infâncias 

 
Sendo profissional da educação, é fundamental compreender o que é o racismo 

nas suas mais diversas facetas – institucional, estrutural, cotidiano etc. –, entendendo o 

modo como ele opera e percebendo como ele permeia as relações sociais e, 

principalmente nesse caso, os espaços educativos. Esse momento é crucial para 

buscarmos estratégias, novas ações, falas, escutas, comportamentos, práticas, atitudes e 

posicionamentos para combatê-lo, fortalecendo a identidade e a autoestima de todas as 

crianças pretas, como previsto na lei nº 10.639/03. 

Nesse sentido, vamos discorrer sobre o que é o racismo e suas ramificações na 

perspectiva das educadoras, questionadas sobre suas práticas pedagógicas. As perguntas 

foram apresentadas via Google Forms, portanto de forma virtual, antes da formação 

continuada sobre as relações étnico-raciais. 23 professoras responderam o questionário 

– todas as educadoras da unidade. Primeiramente as respostas serão mostradas em 

formato de gráfico e, na sequência, sob forma escrita. Foram realizadas 16 perguntas, 

sendo que 13 delas tiveram as suas respostas transformadas em gráficos pelo próprio 

Google Forms  (1, 2, 3, 4, 6, 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 15, e 16). As outras 3 perguntas e 

respostas (5, 7 e 16) serão mostradas na íntegra em forma de gráficos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



185 
 

GRÁFICO 8.  Perfil das professoras entrevistadas 

 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 



186 
 

GRÁFICO 9. Perfil das professoras entrevistadas 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



187 
 

 

TABELA 4. Materiais étnicos. 

5- Entre os brinquedos na escola, há bonecas ou bonecos negros? Como são ofertados? Quais objetos e 

brinquedos étnicos são usados junto às crianças e bebês? 

P1- Por enquanto só ofereci bonecas/bonecos e alguns tecidos, não tenho muita propriedade com relação ao que 

oferecer. 

P2- Ofertamos bonecas negras junto com demais brinquedos e já realizamos contextos investigativo com este 

tema. 

P3- Sim, as materialidades são ofertadas em momentos de contexto ou cantos e ilustrações de contos. 

P4- Chocalhos, bonecas negras. 

P5- Tenho duas bonecas. Mas são poucas e precisamos de variedade de materiais. 

P6- Sim, ofertamos de acordo com o planejamento realizado para a semana. 

P7- Nossa unidade escolar não tem material para ampliar repertório, somente algumas bonecas e panos, muito 

pouco. 

P8- Ofertamos bonecas negras junto com demais brinquedos e já realizamos contextos investigativo com este 

tema. Também já apresentamos músicas africanas e leitura de imagens. 

P9- Sim, as materialidades são ofertadas em momentos de contextos ou cantos e ilustrações de contos. 

P10- Sim, de acordo com o contexto: bonecos, figurinhas. 

P11- Sim, instrumentos musicais. 

P12- São ofertados diversos tipos de bonecas, dentre as quais as negras, para que as crianças possam escolher. 

P13-Bonecas, histórias. 

P14- Sim, são ofertados de forma natural junto com os brinquedos diversos. 

P15- São ofertadas bonecas negras de acordo com a disponibilidade do CEI, na maioria das vezes outro professor 

já está usando. 

P16- Livros e bonecas, porém bonecas são utilizadas também na forma de empréstimo e depende da 

disponibilidade. 

P17- Sim, é ofertado de forma natural 

P18- Algumas bonecas são ofertadas, porém há necessidade de mais materiais. 

P19-São ofertados bonecos e bonecas durante as rodas de conversa, contextos e jogos simbólicos. 

P20- Compramos também do próprio bolso, acredito que a unidade precisa comprar mais e se preocupar mais 

com a qualidade do material. 

P 21- Os brinquedos são ofertados livremente. 

P 22- Sim. Eles estão junto aos demais e todos têm liberdade para pegar qual preferirem. Mas precisamos de mais 

possibilidades. Estamos buscando tecidos, imagens, histórias e as situações do cotidiano. Utilizamos bonecas, 

figuras, 

panos coloridos, livros. 

P23- Sim. Ao longo do cotidiano escolar, promovemos uma educação antirracista valorizando a diversidade. 

Também já apresentamos músicas africanas e realizamos leitura de imagens. 

 

TABELA 5. Brinquedos que dialogam com a prática social 

7- Há brinquedos que dialogam com a prática social, que não reproduzem estereótipos? Como eles 

aparecem nos contextos investigativos/atividades junto às crianças e bebês? 

P1- Há poucos brinquedos que dialogam com esse tema e aparecem nos contextos ainda raramente. 

P2- Sim. Temos algumas bonecas que disponibilizamos junto com tecidos e kit cabeleireiro. 

P3- Acho que não. 

P4- Tenho bonecas, mas são poucas e precisamos de mais diversidades de brinquedos. 

P5- Sim, eles aparecem através das rodas de conversa e brinquedos ofertados. 



188 
 

P6- Não existem bonecas suficientes para usar pela escola toda, e as que temos, já estão bem desgastadas. 



189 
 

 

P7- Sim, bonecas negras e imigrantes, porém não deixamos de ofertar os brinquedos que são comuns e 

conhecidos por eles. 

P8- Acredito que não devemos eliminar certos brinquedos, e devemos ampliar as opções dando maior 

visibilidade aos que sabemos ter necessidade. 

P9- Sim, as materialidades são ofertadas em momentos de contextos ou cantos e ilustrações de contos. 

P10- Sim, livros de histórias. 

P11- Alguns brinquedos, sim. Temos bonecas, tecidos coloridos e instrumentos musicais. 

P12- Sim, livros de história”. “Sim, e de forma espontânea no brincar. 

P13- Estamos nos adequando para que não existam estes tipos de brinquedos. 

P14- Os tecidos e bonecas. Sim, nas brincadeiras e vivências planejadas ao longo do cotidiano. 

P15- Sim, há alguns brinquedos, mas podemos adquirir mais para que os contextos sejam mais enriquecidos. 

P16- Sim, aparece de maneira natural no nosso dia a dia. 

P17- Eles aparecem no contexto de forma amena, não reproduzem estereótipos. 

P18- De forma espontânea no dia a dia. 

P19- Sim, também temos materiais de madeira e alumínio. 

P 20- Faltam materiais voltados para a temática. 

P 21- Há brinquedos não estereotipados, madeiras, alumínios e brinquedos heurísticos. 

P 22- São ofertados nos contextos para exploração e investigação. 

P23- Estamos buscando o equilíbrio, as formações no PEA têm me ajudado bastante a pesquisar mais 

oportunidades e organizar mais contextos que tragam essas aprendizagens. 

 

               TABELA 6. Como ser um educador antirracista? 

16- Como ser um educador antirracista nas infâncias? 

P1- Ser um educador que dê visibilidade às práticas voltadas para a temática. 

P2- Acredito que respeitando as crianças e as famílias, quando somos respeitosos transmitimos e estimulamos a 
empatia entre as pessoas. 

P3- É aquele que promove ações e práticas antirracistas. 

P4- Através de ações realizadas nas práticas cotidianas. 

P5- E aquele que combate o racismo em suas ações e práticas no cotidiano. 

P6- Respeitando a todos com equidade, sem distinção de raça, cor, etnia. 

P7- Diariamente oferecendo os diversos materiais como livros, bonecos, histórias, porém não há variedades desse 

tipo de material. 

P8- Mediar situações que demonstram racismo e fortalecer a autoestima das crianças em suas características. 

P9- Um ambiente inclusivo, com equidade, empatia e visibilidade às temáticas étnico-raciais. 

P10- O educador deve ter um olhar atento ao racismo do cotidiano, falas e ações e promover a valorização da 

cultura negra, a representatividade para as crianças se reconhecerem e se sentirem empoderadas diante das 

injustiças sociais. 

P11- Ter ações diárias como leituras de livros, brinquedos, propostas em que a criança se sinta representada. 

P12- Tendo ações e práticas que combatem o racismo; ou elogio todos ou nenhum. Quando uma criança chora, 

nem penso em cor da pele. 

P13- Um professor que produza ações e práticas em um processo contínuo, em que todos se sintam valorizados, 

respeitados e seguros, independentemente de sua origem racial para que se tenha um ambiente inclusivo e equitativo. 

P14- Promovendo ações sobre a prática antirracista. Implantando o currículo antirracista. Valorizando a cultura 

negra. 

P15- Pesquisador, atual, incomodado. 

P16- Além de ofertar questões étnico-raciais com as crianças, buscar sempre conscientização de atitudes. 

P17- Um educador antirracista é aquele que está preparado para, de forma lúdica, mostrar para sua criança a 

importância da sua cor, você é único. 



190 
 

 

P18- E ter sempre uma formação contínua sobre diversos assuntos e em especial o currículo da cidade 

(educação 

antirracista), orientações pedagógicas, povos afro-brasileiros, estar em constante estudo e conhecimento. 

P19- E dar visibilidade às potencialidades culturais pertencentes aos povos africanos no dia a dia, pois toda 

a 

nossa cultura advém da matriz africana e indígena. 

P 20- Através de ações realizadas nas práticas cotidianas. 

P21- Deixando claro em minhas práticas diárias meu respeito por todas as pessoas, independente de cor, raça 

ou 
suas preferências. 

P 22- É um professor preocupado com as questões da sociedade. 

P23- É um educador que sonha com um futuro melhor para todos. 

 

Tanto nos gráficos quanto nas respostas escritas, percebemos que as educadoras, 

em sua maioria, demostram que têm alguns saberes e reconhecem a importância de se 

trabalhar as relações étnico-raciais na educação infantil, o que nos mostra que as 

legislações antirracistas, de certa forma, se refletem nos discursos de muitos educadores. 

Assim se faz necessário naturalizar e materializar tais discursos nas práticas 

pedagógicas, pois, mesmo sabendo da importância da legislação para a elaboração de 

seus planejamentos, percebemos que falta ainda uma certa previsibilidade e 

regularidade para articular os princípios antirracistas de forma contínua com todas as 

ações da vida cotidiana das crianças no CEI. 

Percebemos também que as educadoras compreendem a importância do 

tratamento dessa temática desde a educação infantil, conscientes de que vivemos em 

uma sociedade racista. Desse modo, é urgente ser um educador antirracista. Quando são 

questionadas (os) sobre a oferta de brinquedos que valorizem a cultura africana, as (os) 

docentes, em sua maioria, confirmam que disponibilizam materiais que valorizam as 

culturas africanas e indígenas, e que tais objetos e brinquedos contribuem para a 

construção da subjetividade das crianças e bebês. O dificultador é a impossibilidade de 

compra contínua desses materiais, pois, infelizmente, a verba recebida em frequência 

trimestral não cumpre nem metade da demanda de materiais e mobiliários de que a 

escola necessita. Assim, investimentos financeiros também são essenciais para a 

implementação do currículo antirracista, mas, mesmo diante da defasagem 

orçamentária, fizemos muitas ações afins a esse currículo, usando toda a nossa 

criatividade e boa vontade para tal. Ainda assim, fica claro que uma educação pública de 

qualidade só se viabiliza com um investimento financeiro justo. 

A representatividade nos brinquedos, nas bonecas e em outros materiais 

colaboram e muito para a construção de uma identidade positiva das crianças e bebês. 



191 
 

O trabalho intencional e planejado sobre a temática antirracista não pode se dar de modo 

improvisado, quando der tempo ou em datas específicas. Estamos intensificando as 

formações continuadas junto ao grupo de educadores para que cada vez mais haja a 

compreensão de que todas as ações perpassam pelo viés antirracista. A educação 

antirracista começa com as práticas e ações das educadoras, pois os bons exemplos de 

comportamento acabam sendo imitados pelas crianças, que, desde muito pequenas, 

observam o mundo a sua volta e vão percebendo as demonstrações de afeto, o carinho e 

as posturas para com eles e elas e com os demais que fazem parte do CEI. O trabalho 

com a educação antirracista precisa ser de dentro para fora e de fora para dentro: o 

educador reconhece as suas histórias, a sua ancestralidade e percebe que tanto a sua vida 

quanto a vida das crianças e bebês são atravessadas pelo racismo, mesmo nos casos em 

que a pessoa não é afrodescendente. 

Tais reflexões devem formar os princípios norteadores das ações junto aos 

professores, que precisam saber das suas histórias, bem como gostar das suas heranças 

genéticas para interagir de forma humanizada com todas as crianças, olhando-as como 

sujeitos de direitos, sujeitos históricos que têm o direito de saber sobre suas culturas 

para compreender e viver em sociedade de uma forma inclusiva e humanizada. 

Infelizmente fomos educados a humanizar uma cultura e desumanizar outra. As pessoas 

que fazem parte do processo educativo no interior do CEI, sem exceção, precisam usar 

todos os mecanismos e vozes para combate quaisquer formas de discriminação e 

preconceitos. 

Reconhecer que existe racismo na educação infantil nos dias de hoje já é um 

caminho para combatê-lo, entendendo que as crianças são cidadãos, sujeitos de histórias 

e culturas e que todas as crianças precisam ter qualidade de experiências e sucesso em 

todas as modalidades de ensino, desde a educação infantil até o ensino superior. A 

conscientização do nosso papel antirracista é fundamental para a desconstrução de um 

currículo eurocentrado e para a qualificação da materialidade ofertadas, investindo em 

formação continuada, observando atentamente as interações e brincadeiras das crianças, 

percebendo suas queixas, dores e frustrações para poder orientar, apoiar e potencializar 

as suas manifestações. O espaço do CEI precisa ser seguro e prazeroso para todas as 

crianças, um espaço reparador de desigualdades, propiciando convivências harmoniosas 

e respeitosas. Nesse espaço, as crianças precisam se sentir seguras, confiantes e 

validadas. Se desde a infância elas frequentarem espaços respeitosos, aos poucos vão 



192 
 

aprender a olhar para as diferenças dos outros também com respeito, construindo uma 

identidade positiva, em que elas se veem representadas. 

É preciso educar as crianças e os bebês para conviver com os diferentes, sem 

reproduzir as desigualdades por conta de cor, classe social etc. Só assim o nosso 

currículo se materializará na vida das crianças, influenciando o seu sucesso fora do CEI. 

 

 

4.4 Instrumentos reflexivos sobre a prática pedagógica: grupo 
focal 

 

4.4.1 Dinâmica e resultados 
Durante os momentos formativos semanais nos PEAs, as docentes traziam os 

questionamentos sobre suas práticas. Algumas questões diziam respeito às 

metodologias, didática e gestão do espaço, do tempo e do material: quais materiais usar 

com os bebês, qual literatura preta e indígena apresentar, como mediar as histórias de 

uma forma encantadora para os bebês e crianças. Apareciam dúvidas sobre como 

montar contextos fixos na sala referência, uma vez que não havia espaço suficiente. 

Portanto, os encontros formativos tocavam questões de diversas ordens, para além da 

leitura prévia dos textos. Em muitos momentos retomávamos os documentos e, em 

outros, convidávamos professoras de outras unidades para relatarem suas práticas ou, 

ainda, convidávamos um especialista parceiro advindo de universidades ou institutos 

federais, ou do Movimento Negro Unificado, de coletivos, ONGs, sempre com a 

perspectiva de aprofundar a temática. Como estratégia metodológica, refletíamos sobre 

as vivências apresentadas. No mês de outubro de 2024, fizemos um grupo focal com o 

objetivo de complementar e aprofundar a compreensão dos fenômenos trabalhados nos 

encontros, sempre apoiados, conforme apontado por Flick (2009, p. 188), na elaboração 

dos próprios sujeitos das situações discutidas. Com esse recurso, visamos valorizar a 

interação e a troca de conhecimento entre os participantes como forma de gerar dados 

interativos. 

O grupo focal foi realizado de acordo com a seguinte dinâmica: 

• eu perguntei para todas as professoras quem queria participar e apenas sete 

aceitaram devido ao horário e por não terem acúmulo de cargos em outra unidade em 

que estariam trabalhando naquele momento; 



193 
 

• organizei um espaço silencioso e tranquilo na escola, na parte coberta da área 

externa, no qual fizemos uma roda para que os participantes pudessem se ver e expor 

suas respostas de forma intimista; 

• apresentei o termo de consentimento para que todas assinassem e, na sequência, 

descrevi como seria organizado o encontro, mencionando que o anonimato das 

participantes seria preservado e que poderiam falar naturalmente a partir das perguntas 

realizadas, pois também não haveria julgamento de certo ou errado, apenas a captura de 

dados qualitativos para a pesquisa, afim de refletir sobre nossas narrativas à luz das 

formações recebidas; 

• as professoras receberam 17 perguntas para responder em uma hora e quarenta 

minutos. 

Utilizamos o celular para registrar o grupo focal e as falas foram posteriormente 

transcritas por mim. Nos anexos, estão inseridas todas as perguntas e respostas. Seguem 

abaixo os resultados que considero interessantes para a presente reflexão. Realizamos o 

grupo focal no final do mês de outubro 2024, com sete professoras que se dispuseram a 

participar da pesquisa de forma mais particular. Organizamos 17 questões, seguindo a 

metodologia de Flink (2009) sobre pesquisa qualitativa: a partir de uma roda de 

conversa, mediada por mim, com perguntas disparadoras para análise das entrevistas, 

vinculamos as respostas das docentes junto às formações recebidas. As respostas dizem 

respeito a suas práticas pedagógicas que envolvem as relações étnico-raciais, na 

educação infantil. 

Todo esse material encontra-se nos apêndices desta dissertação,27 que deixam 

claro como nosso foco incidiu sobre as perguntas que se referiam às práticas 

antirracistas junto à comunidade educativa. 

 

TABELA 7. Atuação das profissionais no magistério, tempo de trabalho e cor/raça 

Cargo Tempo na ed. infantil Tempo no CEI Cor/raça Escolaridade 

Professora 1 19 anos 19 anos Branca 
Ensino superior 

Pedagogia 

Professora 2 18 anos 6 anos Parda Ensino superior 

 

27 Por opção da pesquisadora, foi mantido o anonimato das pessoas participantes vinculadas a todos os 

segmentos da comunidade escolar. 



194 
 

Pedagogia 

Professora 3 13 anos 3 anos Branca 
Ensino superior 

Pedagogia 

Professora 4 31 anos 31 anos Preta 
Ensino superior 

Pedagogia 

Professora 5 16 anos 1 ano Branca 
Ensino superior 

Pedagogia 

Professora 6 17 anos 16 anos Preta 
Ensino superior 

Pedagogia 

Professora 7 17 anos 12 anos Parda 
Ensino superior 

Pedagogia 



195 
 

TABELA 8 - Você entende que o PPP desta unidade, o Currículo antirracista da 

PMSP e a BNCC contribuem para a formação e para o combate ao racismo? 

 



196 
 

TABELA 9. Como você organiza suas práticas sobre as questões étnico-raciais? 

 



197 
 

TABELA 10. Como você planeja e organiza as situações sobre as relações étnico-

raciais? 

 



198 
 

 

TABELA 11. Relate uma experiência bem-sucedida em relação às questões étnico-

raciais 

 



199 
 

TABELA 12. Você acredita que o Currículo antirracista mudará as suas 

práticas pedagógicas? 

 



200 
 

 

TABELA 13. Como você avalia suas práticas sobre as questões étnico-raciais? 

 



201 
 

 

 



202 
 

 

Focamos em seis das 17 questões, optando por aquelas que dizem respeito mais 

diretamente às práticas docentes durante as muitas situações ao longo do ano. Com 

efeito, em nossos encontros, tematizamos a prática docente diversas vezes, refletindo 

sobre as práticas, mas também sobre as rodas de conversa com os especialistas, o 

acompanhamento das dinâmicas, o 1º Seminário de Educação Antirracista e as 

devolutivas. Constatamos que as docentes já têm certa conscientização sobre os seus 

saberes e fazeres junto às crianças e bebês, pois, em seus relatos, reconhecem que as 

formações e os materiais são importantes para a sua capacitação profissional. As 

crianças e os bebês que estão no CEI precisam ser instigados, provocados e 

representados no material usado, nas histórias contadas e nos brinquedos ofertados, para 

que tenham suas identidades fortalecidas, consolidadas e potencializadas frente à sua 

cultura e ancestralidade. 

Na medida em que identificamos, por parte das professoras, uma clareza em 

relação à temática racista, cabe uma reflexão à luz dos pensamentos de Grada Kilomba 

(2019a, p. 85): 

 

É extremamente importante ter essa perspectiva biográfica ao trabalhar com 

o fenômeno do racismo porque a experiência do racismo não é um 

acontecimento momentâneo ou pontual, é uma experiência contínua que 

atravessa a biografia do indivíduo, uma experiência que envolve uma 

memória histórica de opressão racial, escravização e colonização. Assim, as 

entrevistas não diretivas permitem ao entrevistador (a) a incentivar as 

entrevistadas (os) a falar sobre determinado tópico com um mínimo de 

questionamento, no qual tem a chance de falar livremente sobre suas 

experiências com o racismo e fazer associações livres entre tais experiências 
e outras questões que elas e eles acreditam ser relevantes para as suas 

experiências com o racismo. 

 

Nessa mesma linha de raciocínio, Nilma Lino Gomes (2019) afirma que lutar 

por uma educação antirracista e pela democracia é lutar por um projeto educativo 

emancipatório bom para todos, incluindo também as infâncias pobres e negras no 

currículo de forma efetiva. Desse modo, professores e gestão escolar contribuem para a 

emancipação dos alunos quando fazem uma articulação entre raça, classe, gênero, 

contextos históricos, políticos e sociais e princípios pedagógicos e epistemológicos de 

maneira libertadora e afirmativa. Cabe descatar mais uma vez que, para ser efetiva, a 

educação antirracista precisa se fazer presente todos os dias no ambiente educativo. 

Nas respostas acima também fica claro que a maioria das educadoras têm clareza 

sobre a importância da regularidade em seus planejamentos. O papel da gestão, na 



203 
 

figura da coordenação pedagógica, é mostrar que a prática deve se debruçar sobre os 

documentos da rede municipal, dialogando com suas próprias dinâmicas pedagógicas, 

baseada no PPP da unidade. Fica evidente que o CEI em questão já percorre um 

caminho que tem como horizonte a desconstrução das narrativas eurocentradas. Aos 

poucos as professoras vão percebendo que o comprometimento individual e profissional 

com a temática é que vai garantir mudanças significativas para as crianças pequenas e, 

consequentemente, à sociedade. Não será por outras vias, senão na escola,  também é 

necessário uma articulação com outras frentes sociais para que   desde a infância  as 

crianças através  de muitas intervenções, poderemos  mudar as estatísticas e ações 

preconceituosas sobre os corpos e subjetividades das crianças negras e indígenas. 

O movimento formativo intencional se faz necessário cotidianamente e os 

diálogos, as tematizações, as reflexões possibilitam uma tomada de consciência que não 

ocorre do dia para a noite, mas sim ao longo de um processo contínuo e altamente 

reflexivo, junto a todos que fazem parte do CEI. Acreditamos que se trata de um 

movimento coletivo pela descolonização do currículo, atrelado a práticas educativas 

com foco na educação antirracista. 

A seguir, apresentaremos o plano formativo que fizemos junto aos educadores 

ao longo de um ano letivo, e que foi desenvolvido conforme a rotina e a dinâmica da 

unidade, sempre articulando nossas práticas sob um viés antirracista, valendo-se de 

pequenas ações no cotidiano. 

 

4.4.2 O cotidiano vivido a partir do plano de intervenção 
 

4.4.2.1 Plano formativo de intervenção para as relações étnico-raciais 

 

Objetivo: dar continuidade ao trabalho sobre educação antirracista no CEI, tornando-o 

contínuo, dialógico e participativo, bem como mantendo o acompanhamento das ações 

antirracistas de forma reflexiva, identificando o que é comum para todos, na garantia 

de articular e implementar o Currículo antirracista nas salas referências de uma forma 

intencional, orgânica e emancipatória, em articulação com o projeto político pedagógico 

da unidade e com as leis nº 10.639/03 e nº 11.645/08, partindo de um princípio 

decolonial, antirracista e plural. 



204 
 

Duração: Começo, meio e começo28 – ao longo da vida pedagógica. 

Materiais: tecidos étnicos, músicas étnicas, literatura preta e indígena, bonecas étnicas, 

instrumentos musicais, entre outros materiais existentes no CEI. 

 

4.4.2.2 Metodologia, caminhos percorridos, ações 

 

• Formação continuada nos horários coletivos PEA, nas reuniões pedagógicas e 

nos demais encontros formativos; 

• relatos de práticas sobre as ações realizadas com as crianças; 

• tematização da prática com roteiro de observação; 

• relatos das famílias sobre suas histórias de vida; 

• relato de práticas: trocas de experiências com as professoras que trabalham no 

entorno do CEI; 

• formação com os especialistas convidados, universidades, institutos federais, 

coletivos antirracistas, Movimento Negro Unificado; 

• acompanhamento, por parte da coordenação, das práticas docentes na sala 

referência, com pauta de observação e com devolutivas acerca das ações 

observadas, em diálogo com as docentes; 

• devolutiva das observações da coordenadora pedagógica; 

• apresentação em forma de seminário sobre as relações étnico-raciais no entorno da 

escola,  tendo como convidados membros da UBS local, de universidades, de 

escolas do entorno, da DRE, da supervisão, do conselho tutelar e Diped e da 

equipe formativa da DRE – relato de uma professora; 

• festa da cultura popular, com manifestações das culturas africanas e indígenas 

envolvendo a participação das famílias; 

• articulação com outros colegiados da unidade – como o conselho do CEI e o 

grupo de mediação de conflitos; 

• alteração do PPP – construção do Protocolo de prevenção e combate ao racismo; 

• promoção da visibilidade dos trabalhos antirracistas junto às famílias por meio de 

portfólios, cartazes e rede social do CEI; 

 

28 Ideias do ativista quilombola Nêgo Bispo (2023). 



205 
 

• apresentação de um seminário territorial, com relatos de práticas articulados com a 

aplicação de teorias sobre as questões étnico-raciais no nosso território, em 

articulação com universidades, coletivos e Movimento Negro Unificado; 

• festa de encerramento – rito de passagem: fechamento de um ciclo, relacionando-

o à temática das relações étnico-raciais por meio de teatro, danças, músicas e 

histórias coadunantes com a educação antirracista. 

 

4.4.2.3 Avaliação 

 

A partir das suas experiências junto às crianças e bebês, por meio do diário de 

bordo e da carta de intenções, as educadoras em análise demonstraram capacidade 

crítica-reflexiva sobre a sua autoformação, além de uma boa articulação entre saberes 

coletivos e individuais nos momentos formativos, de modo coerente com uma práxis 

pedagógica cíclica e virtuosa, não linear, não fragmentada, nem eurocentrada. Tornou-

se bastante significativo e prazeroso para todos os aprendentes – equipe gestora, 

docentes, crianças, bebês e familiares este momento formativo. Pois gradativmaente, ao 

observar suas ações,.  junto as crianças percebemos que a ação pedagógica,   tornou-se 

continua, e intencional, a docente  ao longo dos dias e a partir das nossas formações foi  

repertoriando as crianças, naturalizando as práticas étnicos-raciais, com leitura, 

fotografias, histórias e brincadeiras.   

 

4.5 Intervenções, vivências e experiências junto às crianças e 

bebês: observações das práticas antirracistas 
 

Cabe ressaltar que, de modo geral, depois de terem passado pelas etapas de 

formação teórica, a partir da metodologia que apresentamos e concomitantemente com 

outras ações que foram acontecendo no CEI, cada professor (a) teve autonomia e autoria 

em suas propostas e vivências com as crianças e bebês ao longo do ano letivo, sempre 

de modo articulado com as suas cartas de intenções e diário de bordo. No mês de 

novembro, assim como em todos os outros meses, fizemos uma visita nas salas, com dia 

e horário planejados com as professoras. Foi disponibilizada uma pauta de observação 

para discutirmos as atividades posteriormente à luz das teorias estudadas, com o intuito 

de que cada vez mais a prática dialogasse com a teoria de forma reflexiva, por meio das 

tematizações das práticas junto ao coletivo. Toda vez que surgia alguma dúvida muito 



206 
 

específica, convidávamos um especialista para nos auxiliar a aprofundar a discussão 

sobre tal assunto. Note-se que os acompanhamentos pedagógicos não se dão no campo 

da vigilância e nem da punição, mas sim sob uma abordagem reflexiva, colaborativa, 

democrática, participativa, visando à consciência decolonial na formação e na prática 

docente, tendo como elementos norteadores a sabedoria ancestral e as vivências 

pessoais, assim como propõe hooks (2023, p. 18). 

 

O professor precisa valorizar a presença de cada um, precisa reconhecer 

permanentemente que influencia a dinâmica do grupo, que todos contribuem, 

tais contribuições são recursos, usados de modo construtivo, eles promovem 

a capacidade de qualquer turma de criar uma comunidade aberta de 
aprendizagem. 

 

Partindo desse pressuposto, também comungamos com as pesquisadoras Vera 

Placco e Laurinda Almeida (2013), ambas especialistas no que diz respeito às 

atribuições da coordenação pedagógica e sobre a formação continuada, segundo as 

quais o coordenador, sendo um articulador, um formador, precisa possibilitar situações 

reflexivas juntamente ao coletivo para provocar mudanças nas práticas educativas, 

tendo a formação continuada centrada na escola, sem esquecer das questões emergentes, 

buscando sempre seu desenvolvimento pessoal e profissional e dos demais que estão 

inseridos nos espaços educativos, sem perder de vista a diversidade, os percursos 

formativos de cada um, buscando relações solidárias, colaborativas e profissionais. 

Para isso se faz necessário compreender, também, como os adultos aprendem. 

No livro Aprendizagem do adulto professor, Placco e Souza (2015, p. 38) afirmam que 

 

Os processos formativos precisam oferecer oportunidades para que os 

professores busquem pontos de intersecção com os seus pares, por meio de 

depoimentos e relatos de experiências. Nesses processos, convive-se com a 

declaração de dúvidas, angústias, a confirmação das conquistas e o 

enfrentamento das dificuldades, num movimento de interlocução, de 

acolhida, de pontuação necessárias, que enriquecem o trabalho tanto 

individual como no coletivo. Ao entrar em contato com sensações, 

sentimentos e palavras são ativados e recriados os conteúdos da memória. O 
afeto e a aprendizagem estão profundamente relacionados. 

 

Na sequência, compartilharemos algumas práticas acompanhadas pela 

coordenadora pedagógica, que se apresentava como observadora da ação pedagógica e 

fazia uma devolutiva para as docentes. Segundo Placco e Souza (2015, p. 76), Imbernón 

(2004) argumenta que, no desenvolvimento profissional do docente, há de se levar em 

conta todos os aspectos que envolvem a instituição escolar em sua totalidade: equipes, 

direção, pessoal docente e não docente. Desse modo, o coordenador pode ser para o 



207 
 

professor um facilitador, um verdadeiro formador em serviço, alguém com quem ele 

possa trocar experiências, que o ajude no exame de diferentes caminhos, que o escute de 

forma a permitir que ele se veja e se reveja. Agindo de acordo com esse pensamento, 

pudemos sair de um estágio inicial em nossas primeiras devolutivas, marcadas por um 

sentimento de exposição e insegurança por parte das docentes, para uma situação 

posterior de maior receptividade, devida, ao que tudo indica, à regularidade e à 

compreensão formativa dessa estratégia metodológica. 

Estamos criando uma cultura de diálogo e escuta, de forma contínua, o que 

possibilitou mudanças tanto para a coordenação como para as professoras, que 

participam desse processo de ensino e de aprendizagem buscando criticidade e 

transformações da vida pedagógica em serviço. 

Veremos a seguir algumas observações de aula da coordenadora com suas 

reflexões compartilhadas com a professora. Para a pesquisa, selecionamos algumas 

práticas e observações feitas pela coordenadora, sendo que as demais podem ser 

verificadas entre os anexos no final deste trabalho. Cabe lembrar que, ao longo do ano, 

pudemos realizar a devolutiva, ora de forma coletiva, ora expositiva, ora individual na 

sala da coordenadora. Na dinâmica da unidade escolar, que é complexa e desafiadora, 

com escolhas e focos de trabalhos pedagógicos tão diversos, eu não abria mão desse 

momento formativo relativo às devolutivas. A cultura de acompanhamento das práticas 

pedagógicas está prevista nas atribuições da CP, articulada ao Currículo da cidade 

voltado às questões da coordenação pedagógica (São Paulo, 2023). 

Veremos também algumas vivências que aconteceram ao longo do ano letivo, 

desenvolvidas pelas docentes em diálogo com as leis nº 10.639/03 e 11645/08 e com o 

Currículo antirracista (2022c). Infelizmente tivemos que retirar as fotos, que 

enriqueceriam o trabalho, porque não tivemos a autorização de todas as famílias das 

crianças e bebês em tempo hábil. Os pais autorizam a circulação das fotos para fins 

pedagógicos na unidade, mas seria necessário mais tempo para solicitar a autorização de 

seu uso no presente trabalho. 

Cabe descrever que anteriormente as professoras recebiam as pautas de 

observação, ficando cientes quanto ao foco da minha observação. Combinávamos, 

ainda, o horário e eu permanecia na sala referência aproximadamente 25 minutos 

observando a experiência planejada pela professora. Na sequência, entregava esses 

registros por escrito visando a ampliação da experiência vivenciada. 



208 
 

Apresentaremos a seguir quatro observações de aula, tendo como metodologia 

descritiva os seguintes itens, nessa ordem: um relato do que eu observei; o apontamento 

de situações potentes da prática em questão e, por fim, a proposição de possíveis 

desdobramentos para ampliar e aprofundar os processos reflexivos das docentes. 

 

4.5.1 História: O tambor de crioula. Dança: samba de crioula – Sai-Piaba 
 

“Por isso a representatividade é tão importante: onde a gente não se vê, a gente não se pensa, não se 

projeta.” (Pinheiro, 2023, p. 34) 

 

As professoras organizaram sua vivência antirracista, começando pela história 

contida no livro O tambor de crioula, da escritora Sônia Rosa. Ao adentrar a sala 

referência, vi que as crianças estavam bem atentas, ouvindo a história lida por uma das 

professoras. Logo ela pediu para a outra professora participar da narração, dançando em 

alguns momentos da história. Enquanto a professora dançava, as crianças participavam à 

sua maneira. A professora ia se munindo das estratégias de leitura, fazendo antecipações 

e inferências sobre a história, aguçando curiosidades e levantando as hipóteses das 

crianças sobre a história contada. Autonomamente, eles e elas iam interagindo com 

essas intervenções. 

Como era uma leitura simples e com trechos repetitivos, as crianças 

participavam de alguns momentos da história, batendo palmas. A professora lia alguns 

fragmentos que imitavam o som do tambor de crioula (“tam, tam, tam”) e as crianças 

batiam palmas, participando ativamente da história lida. 

A narrativa remetia a uma dança chamada samba de crioula, que os 

escravizados dançavam nos quilombos. A história valoriza essa manifestação da cultura 

de matriz africana conhecida sobretudo no Maranhão. A todo momento a professora 

instigava as crianças a cantar e a bater palmas. O texto valorizava os cantos e as danças 

de origem africana, dando destaque também ao tambor como um instrumento potente e 

sagrado dos povos africanos. 

Após a leitura, a professora colocou no centro da sala referência uma caixa cheia 

de saias de chita. As crianças começaram a escolher, cada uma, a sua saia. Os meninos e 

as meninas se mostraram satisfeitos, rodando as suas saias e alguns meninos chegaram 

até mesmo a trocar os shorts pelas saias para poderem rodar igual às meninas. A 

professora colocou algumas músicas de tambor de crioula no rádio e automaticamente a 

sala virou uma festa. As crianças ouviram a música e começaram a dançar, pular, correr 



209 
 

e brincar pelo espaço da sala. No final, a professora organizou uma grande ciranda de 

roda e todos dançaram e brincaram com as saias rodadas. Cabe ressaltar que as 

professoras, a partir dessas sensibilizações, apresentaram essa mesma dinâmica na festa 

da cultura popular. 

 

4.5.1.1 Reflexões sobre a experiência vivenciada 

 

Quando a professora estava fazendo a leitura, as crianças demonstraram que conheciam 

a história, dando a entender que não era a primeira vez que a ouviam. Sabemos que, 

para que a criança crie familiaridade com uma narrativa, é necessário apresentá-la várias 

vezes, até o texto começar a fazer sentido. Desse modo, as crianças vão adquirindo uma 

postura de estudantes, ouvintes e leitores, apropriando-se do enredo e adquirindo 

fluência leitora. Mesmo sem saber ler convencionalmente, mesmo que ainda não 

tenham se alfabetizado ou  começado a se alfabetizar,  elas se apropriam da narrativa e 

ampliam seu repertório linguístico, percebendo os marcadores importantes e 

diferenciando as histórias entre si para além da capa do livro. 

A professora interagia com as crianças, compartilhando a leitura. Ela mostrava as 

ilustrações e essas estratégias de leitura colaboraram para uma melhor participação e 

provocaram mais interesse nas crianças. Algumas pausas estratégicas faziam as crianças 

levantar hipóteses sobre a história lida e posteriormente fazer a checagem sobre a 

hipóteses levantadas. 

Foi interessante a participação da professora, com estratégias potentes e 

significativas, pois as crianças tiveram um elemento vivo (a professora dançando ao 

longo da história) para melhor compreender a história, aproximando o que a professora 

estava lendo do acontecimento real da história, despertando maior interesse das 

crianças. Depois da história lida, todos se sentiram à vontade para dançar, pois já tinham 

sido instigados pelas professoras. 

Ofertar as saias após a leitura fez muito sentido, pois as crianças ouviram na 

história que as mulheres usavam saias para dançar. Outra atitude importante foi deixar 

os meninos livres para escolherem o que queriam. Isso foi uma grande demonstração de 

sensibilidade por parte das educadoras, pois os brinquedos e objetos, com seus efeitos 

nos comportamentos das crianças, possibilitam certas ações. Nessa fase, as crianças 

querem explorar, investigar, criar. Utilizando as saias, os meninos vivenciaram uma 

nova experiência para além do convencional, levando-os a experimentar a sensação que 

as meninas estavam tendo, coisa que os shorts não possibilitavam.Isso mostra que, em 



210 
 

situações simples do dia a dia, podemos trabalhar as questões de gênero, 

desnaturalizando a rigidez das separações entre “coisas de menino” e “coisas de 

meninas”. 

Nas escolas de educação infantil, fundamentados em nosso projeto, 

disponibilizamos os brinquedos, não fazemos distinção entre brinquedos e roupas “de 

meninas” e “de meninos”, tratamos os brinquedos, objetos e roupas de forma orgânica, 

deixando a critério das crianças escolherem, experienciarem. As professoras agiram 

naturalmente em relação às manifestações e desejos das crianças. 

É obvio que teremos de conversar com os pais sobre tais questões, e sabemos 

que essa temática é complexa e delicada, mas também é evidente que precisa ser 

trabalhada com as famílias para desmistificar pensamentos machistas e homofóbicos. 

No entanto, cabe destacar que, para nós, professoras, está claro que os brinquedos não 

têm gênero, servindo para todos os explorar e adquirir novos comportamentos para 

além do convencional. Afinal, as crianças têm direito de se expressar como bem 

desejam. Tais experiências não influenciarão na sua sexualidade. 

Percebemos, nesta observação, que a literatura apresentada pelas professoras 

possibilitou a articulação com outras linguagens, como a dança e a música (os cânticos e 

os instrumentos musicais), elementos fundamentais das culturas africanas e assim, as 

crianças entraram em contato com as manifestações da cultura africana de forma 

integrada. As professoras utilizaram tecidos e saias, objetos e roupas que tínhamos na 

escola, o que é muito bom, pois assim usaram com criatividade todos os nossos próprios 

materiais. Infelizmente nos acostumamos a alegar que não temos materiais o suficiente, 

e de fato não temos, mas o pouco que temos devemos usar de forma significativa, 

colaborando para a construção de situações de aprendizagem junto às crianças. 

Outro aspecto importante para se ressaltar é que as professoras trouxeram uma 

manifestação da cultura africana para positivá-la junto aos educandos. Se as crianças 

desde muito pequenas entram em contato com as manifestações da cultura popular e da 

cultura preta, tomando conhecimento da diversidade existentes nas músicas, nos 

cânticos e nas danças, sempre carregadas de saberes populares e ancestralidade, elas 

crescerão conscientes de que tais manifestações têm valor e merecem respeito, 

desmistificando preconceitos que foram historicamente negativados. 

O CEI e as práticas voltadas para as infâncias precisam ressignificar e 

descolonizar pensamentos equivocados sobre a cultura africana, e a história apresentada 

pelas professoras possibilitou mostrar um ritmo de dança e música que normalmente 



211 
 

não são apresentadas pela grande mídia, evidenciando o quanto o trabalho na escola é 

extremamente educativo, já que tais experiências culturais dificilmente seriam 

aprofundadas e ressignificadas fora da escola. Por consequência, fortaleceremos a 

subjetividade das crianças com boas propostas sobre a cultura africana desde o berçário 

e, assim, as crianças aprenderão de forma integral com o seu corpo, por meio das 

músicas, danças e instrumentos. 

O disparador para dialogar com as crianças foi a literatura infantil. Sabemos que 

somente a leitura da história de forma isolada não dá conta de apresentar as 

manifestações da cultura africana de forma satisfatória, porém a escolha intencional da 

história foi fundamental para viabilizar outras ações educativas, de modo que a leitura 

realizada serviu apenas como um gatilho para ações pedagógicas que ainda trarão 

muitos desdobramentos. Não se deve perder o fio condutor da história contada, mas as 

crianças precisarão de muitas intervenções, por meio de múltiplas linguagens, em 

experiências articuladas umas com as outras, tornando-se um projeto. 

Professoras, não desistam. Vocês têm um caminho incrível e potente junto às 

crianças. Por meio dessa manifestação cultural, vocês entraram em contato com os 

valores civilizatórios da cultura africana: oralidade, circularidade, axé (energia vital), 

ludicidade, musicalidade, cooperatividade e ancestralidade. A leitura que vocês 

apresentaram nos impulsiona a pensar em todas essas ações de forma integrada e, ao 

entrarem em contato com tais saberes ancestrais, as crianças e toda comunidade 

educativa se reconhecerão enquanto brasileiros e pertencentes a um ancestral africano, 

percebendo paulatinamente o quanto de África existe em cada um de nós. 

 

4.5.1.2 Possíveis desdobramentos: 

 

• Trazer vídeos, músicas e imagens da dança tambor de crioula para a sala 

referência e exibi-los para as crianças; 

• visitar o Maranhão por meio das imagens, destacando as danças regionais, assim 

como o tambor de crioula; 

• trazer e apresentar um tambor de verdade; 

• convidar um músico para tocar músicas representativas do tambor de crioula; 

• apresentar imagens de manifestações envolvendo o tambor de crioula, enfatizando 

a constituição de sua parte visual, sua ambientação e seu figurino; 



212 
 

• construir um folhetim, um card, apresentando para as famílias curiosidades sobre 

o tambor de crioula; 

• fazer rodas e brincadeiras com as crianças utilizando as vestimentas e adereços 

próprios do tambor de crioula; 

• construir um minimuseu na sala com objetos da cultura africana focando na dança 

samba de crioula; 

• pesquisar de quais países africanos o tambor de crioula se originou, sendo ele 

um patrimônio cultural do Brasil de herança do povo nagô; 

• recriar as manifestações étnicas – o tambor de crioula – com fotos e imagens 

espalhadas; 

• promover oficinas para que as crianças possam tocar o tambor; 

• tirar fotos das crianças portando as vestimentas da dança regional; 

• entre outras possibilidades. 

 

É importante documentar todas as experiências realizadas sobre essa 

manifestação cultural e socializar com as famílias em todas as situações pedagógicas 

que se mostrarem oportunas, sempre trazendo os responsáveis para as rodas 

pedagógicas, com o objetivo de fazê-los participar ativamente desses processos e de 

construir saberes que anulem os estigmas sobre a cultura africana.  

Por fim, diante de tudo que refletimos até aqui, quero parabenizar as educadoras 

pela sensibilidade e coragem de ofertar às crianças uma das manifestações da cultura 

afrobrasileira, mesmo sabendo que historicamente tais manifestações foram 

marginalizadas pela ideologia hegemônica 

 Temos um papel importante no ofício da educação das infâncias, pois podemos 

criar regularidades, apresentando sistemática e intencionalmente as manifestações de 

origem africana para as famílias. É um caminho difícil, mas não impossível. Vamos 

mostrar, valorizar e positivar as histórias que estão por trás de uma simples dança. 

Muitos saberes e culturas ancestrais estão inseridos nas manifestações culturais de 

origem africana e precisam ser socializados cotidianamente junto a toda a comunidade 

educativa. Quanto mais naturalizarmos, mais as pessoas se familiarizarão, criando 

narrativas positivas sobre tais manifestações. É importante fortalecer o currículo 

antirracista de forma prática em nossas ações escolares, no chão do CEI, junto às 

crianças e familiares. 



213 
 

Parabéns, educadoras, estou muito orgulhosa do trabalho incrível que vocês 

fizeram. Podem ter certeza de que as crianças levarão para toda a vida essas 

experiências. Faz todo sentido ter esse tipo de vivência na escola, porque, se ela não 

garantir o direito de aprendizagem sobre a nossa cultura, qual outro lugar o fará? 

Quero parabenizá-las, também, pelo portfólio dos percursos e caminhos 

ancestrais que fizeram junto às crianças. Podem ter certeza de que elas já são outras, 

pois foram afetadas e sensibilizadas por vocês pelo contato com a beleza e a alegria tão 

potentes na vida e na sala referência. Desse modo, quero convidá-las a continuar 

ofertando boas e significativas situações de aprendizagem antirracista em 2025. Podem 

contar comigo sempre! 

 

4.5.2 Pinturas corporais. Cada cultura africana pinta seus rostos e corpos 

representando algo. Cada pintura tem um significado conforme a etnia e a 

cultura 
 

“Afinal, o antirracismo é uma luta de todos e todas nós!” 

Djamila Ribeiro (2019, p. 15) 

 

Antes desta observação, a professora narrou várias situações educativas de 

cunho antirracista que vinha realizando junto às crianças. Relatou que já tinha como 

hábito manter um contexto permanente com bonecas, tecidos e objetos ressaltando a 

beleza negra. Eu, na função de coordenadora, circulo muito pelos espaços e, de fato, as 

crianças estavam sendo sensibilizadas com histórias, brincadeiras e imagens referentes à 

cultura africana de modo permanente e, ao longo das semanas, as duas professoras (da 

manhã e da tarde), de forma colaborativa, mantinham o referido contexto. Assim, as 

crianças ficam familiarizadas com elementos e imagens da cultura africana na sala 

referência. A meu ver, a compreensão acerca da importância dessas ações já está 

consolidada. 

Nesse dia, a professora foi avisada antecipadamente que minhas observações 

seriam sobre educação antirracista. Ao adentrar, encontrei a sala toda organizada com 

tecidos, imagens, tintas e pincéis expostos sobre a mesa. As crianças se encontravam 

bem perto da professora, que falava sobre os significados de cada pintura. Elas iam 

conversando entre si sobre quais pinturas fariam. Após diálogos sobre as pinturas e seus 

significados, a professora perguntou quem queria ser pintado, apontando para o cartaz. 

O aluno A. foi um dos primeiros, os demais ficaram observando a professora conversar 



214 
 

com a criança que estava sendo pintada e decidindo quais imagens iam escolher. Como 

demorava um pouco para pintar o rosto delas, algumas crianças acabaram se 

dispersando, e outras foram para o espelho e começaram a se pintar sozinhas. 

Enquanto a professora finalizava a pintura de alguma criança, eu fui tirando 

fotos e foi notório como os comportamentos se modificavam após a pintura: os meninos 

pareciam se transformar em super-heróis e, as meninas, em princesas. Eles ficaram 

entusiasmados com a pintura feita, alguns me perguntavam se estavam iguais às das 

fotos expostas no cartaz, outros iam imediatamente em direção ao espelho e ficavam se 

admirando. E eu ia elogiando cada pintura. Desse modo, eles ficavam ainda mais felizes 

e, quando alguém, por algum motivo, borrava a pintura deles, ficavam bravos e pediam 

para a professora refazer. 

Ao finalizar a pintura com todas as crianças, a professora organizou os materiais 

e tiramos uma foto coletiva. 

 

4.5.2.1 Reflexões sobre a experiência vivenciada: 

 

As crianças estavam sendo repertoriadas sobre a cultura africana ao longo dos 

dias. O contexto fixo na sala, com imagens e objetos que valorizam a cultura africana, 

potencializou muitos saberes e colaborou para a construção da autoimagem de cada um, 

pois em nenhum momento as crianças acharam as pinturas feias ou monstruosas. 

Como as manifestações culturais foram contextualizadas para as crianças e elas 

sabiam o significado das pinturas corporais, elas passaram a criar narrativas positivas 

sobre as culturas de origem africana. Note-se que, se não fizermos essa mediação, a 

tendência é que as crianças reproduzam as narrativas do senso comum, com falas 

racistas. Como vemos ao longo da nossa história, tudo que é diferente, e principalmente 

quando se relaciona com a cultura africana, é tido como feio e demonizado com práticas 

contextualizadas e com sentido, que as crianças, mesmo pequenas, já compreendem. No 

caso aqui examinado, a professora explicou o significado das pinturas e desenhos 

corporais, positivando-os antes que as crianças pudessem se apegar a preconceitos sobre 

as pinturas. Com efeito, as crianças passaram a associar as pinturas a uma coisa boa. “Se 

está na escola e foi feita por minha professora, é uma coisa boa”. 

A professora foi muito observadora e, a partir de todas as experiências que já 

havia ofertado baseadas na cultura africana, ela separou uma atividade que despertou a 

atenção dos pequenos. Foi notória a empolgação e o comportamento que eles tiveram 



215 
 

após a pintura. Assim, sugiro que pensem sempre nos desdobramentos, reflitam como 

essa experiência pode gerar outras de forma virtuosa e orgânica. 

A conversa inicial sobre o significado da pintura ampliou o repertório cultural e 

linguístico das crianças. Elas tinham clareza sobre a função da pintura para alguns 

grupos étnicos, evidenciando que a pintura tinha um significado. Em nossa cultura não 

temos o hábito de pintar o rosto, mas nas culturas indígenas e africanas pintam-se os 

rostos como uma forma expressão. Foi fácil perceber que as crianças, aos serem 

pintadas, modificaram seus comportamentos, mostrando que não eram mais as mesmas 

e, sim, outras pessoas. Tais ações possibilitaram que as crianças vivessem 

comportamentos não habituais, usando linguagens teatrais – mesmo que não tivessem 

clareza sobre o que estavam fazendo –, explorando seus corpos com gestos, sons e 

movimentos bem expressivos. 

 

4.5.2.2 Possíveis desdobramentos: 

 

• Retomar o significado de cada pintura, fazer um vídeo que mostre as crianças se 

expressando a partir de suas pinturas e apresentar para as famílias os estudos realizados 

com as crianças; 

• expressar-se corporalmente com gestos e palavras sobre o que cada pintura 

significa; 

• disponibilizar informes sobre outras culturas que têm o hábito de se pintar para 

ocasiões especiais; fazer um quadro com o que nossa cultura brasileira usa para 

impressionar, marcar um evento especial – carnaval, natal, festa junina... –, mostrando 

as diferenças e os significados de cada objeto, adorno e pintura, sinalizando que cada 

cultura se expressa de forma diferente, sem que nenhuma seja superior ou inferior às 

outras; 

• fotografar, imprimir e fazer uma revista com as imagens das crianças pintadas, 

apontando os significados das pinturas e relacionando-as com a cultura observada; 

• fazer junto às crianças uma narrativa oral com o objetivo de aparecer na história, 

destacando as características dos significados da pintura; 

• deixar claro que a pintura corporal, em conjunto com outros tipos de adorno, 

configura um tipo de arte que tem o corpo humano como suporte, mostrando para as 

crianças que existem outras formas de manifestação artística para além do papel; 



216 
 

• as crianças aprenderão outras formas de manifestações artísticas para além das 

artes convencionais, tendo seus corpos como um suporte artístico; 

• continuar ofertando contextos a partir da escuta das crianças, trazendo elementos 

de culturas africanas e indígenas que levantem novos desafios, curiosidades e 

descobertas, aproveitando situações lúdicas carregadas de significados; 

• sempre lembrar de contextualizar as ações, mesmos que as crianças ainda não 

tenham clareza a respeito do assunto, pois o mais importante é repertoriar, 

contextualizar e dar significado para o que está sendo apresentado (compreender para 

quê? Por que estamos fazendo algo?), de preferência de forma lúdica, e sempre com 

muita clareza, por parte da professora, sobre o objetivo da escolha didática; 

• compartilhar com as famílias a aprendizagem sobre pintura corporal; 

• disponibilizar e dar visibilidade nos espaços do CEI a curiosidades e imagens 

sobre os significados de cada pintura, utilizando as próprias imagens das crianças, para 

que conheçam o perfil de outras culturas que manifestam seus saberes de várias formas, 

fomentando a noção de que não há culturas superiores ou inferiores, mas, sim, 

diferentes entre si (quando conhecemos algo e sabemos seus significados, os 

preconceitos e julgamentos diminuem); 

• disponibilizar dois contextos para evitar o tempo de espera, uma vez que as 

crianças precisam ter algo para fazer para não se dispersarem tanto (no caso aqui 

observado, os pequenos estavam bem interessados na proposta, mas, como a execução 

da pintura demorava um pouco, eles perdiam o sentido da vivência); sugiro que repitam 

o mesmo contexto, ofertando mais espelhos e tintas e fazendo isso num espaço aberto 

(parque ou área externa coberta), fora da sala de aula, para que as crianças possam 

dramatizar e expressar de forma mais livre os seus desejos, mostrando para outras 

turmas as suas descobertas; 

• por fim, tenha-se em mente que experiências como pintura corporal, 

desmistificam o que é ser belo, mostrando que cada cultura tem seus próprios tipos de 

expressão artística – enquanto para para uns o belo é fazer pintura corporal, para outros 

há outros tipos de manifestações providas de beleza. 

Cabe destacar que, na sala em questão, temos uma criança possivelmente autista 

– sua condição ainda está sendo investigada – e que a proposta foi interessante e 

desafiadora também para ela, que entendeu a consigna relatada pela professora mesmo 

que se distraísse em alguns momentos. Vendo seus amigos participarem, ela também 



217 
 

quis fazer parte da vivência, pedindo para ser pintada e, após a pintura corporal, 

transformando-se em outra criança, achando que era um super-herói. 

Queremos parabenizar as educadoras por diversos motivos. Um deles é a 

disponibilização de um contexto fixo de beleza na sala referência, que podia ser 

modificado ao longo do processo, formando um painel da diversidade que ficou exposto 

por dias na sala. Cabe destacar a professora da turma, que merece os parabéns por ter 

saído das práticas pedagógicas convencionais mostrando que, com poucos recursos e 

uma intencionalidade clara, é possível ofertar situações antirracistas para as crianças 

pequenas. 

Lembro que essa atividade não pode ser pontual. Nos parágrafos acima 

apresentamos algumas estratégias e ações formativas para dar continuidade às 

experiências das crianças e subsidiar o trabalho da docente, pois o currículo antirracista 

precisa se fazer presente nas pequenas e grandes ações junto às crianças e seus 

familiares. Continuemos ofertando boas e significativas situações para as crianças, 

desmistificando estereótipos sobre os corpos pretos e indígenas. Podem contar comigo 

sempre... 

 

4.5.3 Leitura do livro Com qual penteado eu vou? (Oliveira, 2020) e 

contexto investigativo sobre o dia da beleza 
 

“Perceba o racismo internalizado em você” 

Djamila Ribeiro (2019, p. 37) 

 

Ao adentrar para começar a observação da proposta planejada pelas duas 

educadoras, vi que a sala referência já estava toda organizada com elementos da cultura 

africana, com tecidos, adereços, bonecas étnicas e uma penteadeira com objetos para 

cabelos de todos os tipos. As professoras estavam conversando com as crianças sobre os 

combinados para ouvirem a história. 

Eles e elas estavam ansiosos, pois, quando as professoras trouxeram adereços e 

objetos diferentes, já sabiam que algo inusitado aconteceria. Nessa sala, as educadoras 

costumam montar diversos contextos e propor muitas situações de aprendizagem nesse 

formato. As crianças sempre ficam na expectativa de que algo diferente vai acontecer. 

No dia observado, as educadoras trabalharam com o livro Com qual penteado 

eu vou? da escritora Kiusam de Oliveira (2020), cuja história retrata a festa de 

aniversário de cem anos do bisavô da protagonista, e o desafio dessa personagem é 



218 
 

decidir qual penteado usar durante a celebração. Cada bisneto carrega uma virtude por 

meio do seu nome africano. Cada nome africano recebido por eles carrega um 

significado que é apresentado para o bisavô como se fosse um presente. 

A professora foi lendo a história e fazendo pausas estratégicas, dialogando com 

as crianças, mostrando os bisnetos e ressaltando as características e os penteados de 

cada um. Às vezes, a professora destacava os personagens descrevendo a cor deles, as 

suas caraterísticas nas vestimentas e os penteados que estavam usando. Em um 

determinado momento, a professora disse “ llha, T., o cabelo dele todo enroladinho, 

bem pretinho, parece que está macio e cheiroso, deixa eu ver, deixa eu ver”. Todas as 

crianças começaram a rir querendo ver imediatamente a figura que tanto a professora 

descrevia no livro. 

Depois de finalizar a história, a professora trouxe uma bolsa cheia de adereços 

fantásticos, que ela retirava da bolsa e ia mostrando às crianças. A outra docente fazia as 

mediações, levando as crianças a observar os detalhes tanto dos adereços quanto da 

história. Eles e elas pediam para as educadoras os adereços, dizendo “eu quero colocar 

no meu cabelo!”. 

Na sequência, após mostrar todos os adereços, as duas professoras começaram a 

mediar as ações das crianças, ajudando-as a fazer seus penteados. Naturalmente as 

crianças foram brincando com os objetos que estavam expostos nas salas e a grande 

festa começou: a cada penteado feito, era uma festa, as crianças iam para os espelhos se 

observarem, recebendo elogios das professoras. Outros educadores que passavam pelo 

corredor perto da sala observada, também elogiavam os penteados, e essa brincadeira se 

estendeu por dias. No período da tarde, as professoras deram continuidade a essa ação, 

fazendo tranças e birotes nos cabelos das meninas e, no momento da saída, as 

professoras dialogavam com as mães sobre a leitura, as danças e os penteados 

inspirados pela história lida no período da manhã. 

Eu estava na função de observadora da vivência e foi notório o envolvimento e a 

participação das crianças, a empolgação e as olhadas repentinas nos espelhos da 

penteadeira que foi levada para sala, em expressões de autoafirmação, como “sou bonito 

(a)”, “gosto do que vejo”. 

Cabe ressaltar que as duas professoras, ao longo do ano, apresentaram muitas 

situações potentes no combate ao racismo. A sala tinha um contexto fixo de bonecas 

pretas, havia um painel com fotos de personalidades pretas e indígenas, entre outras 



219 
 

situações que repertoriaram e potencializaram a autoimagem e os saberes das crianças 

pequenas. 

 

4.5.3.1 Reflexões sobre a experiência vivenciada: 

 

A escolha da história pelas educadoras foi muito assertiva, pois as crianças 

ficaram encantadas com a narrativa, que serviu como subsídio para as produções 

posteriores dos penteados. 

4.5.3.1.1 A organização antecipada da sala foi fundamental para causar 

encantamento e interesse nas crianças. 

4.5.3.1.2 A escolha de trazer uma bolsa cheia de adereços e ir apresentando-os 

para as crianças também foi muito rica porque autonomamente elas já iam se 

familiarizando com a função social dos objetos e iam criando expectativas, antecipando 

qual penteado iriam fazer. Tal proposta possibilitou o desejo do novo e a situação de 

aprendizagem tornou-se significativa. 

4.5.3.1.3 As estratégias de leitura, as inferências, as conversas, a relação dos 

personagens com as crianças da sala, bem como a mediação da leitura e a conversa com 

as crianças, tornaram esse momento participativo e dialógico, o que foi fundamental 

para os pequenos se apropriarem da leitura e de suas características, acompanhando a 

história e se familiarizando com o enredo. 

4.5.3.1.4 A mediação da professora, ao propiciar a participação dos educandos, 

evitando distrações desnecessárias, foi fundamental para a garantia do sucesso da leitura 

compartilhada. A educadora garantia que as crianças a não perdessem o foco na 

professora, sendo ela mesma uma ouvinte participativa, colaborando com as perguntas 

que a colega fazia para as crianças. Essa postura foi fundamental para o sucesso da 

vivência. Entre as crianças, ninguém fazia outra coisa que não fosse prestar atenção na 

história que estava sendo contada. Era um dos momentos mais importantes da rotina na 

sala em que todos precisavam estar inteiros para compreender a narrativa. Parabéns, 

meninas, por mostrarem esse comportamento para as crianças de forma natural e social. 

Somos nós os bons modelos de leitores, ouvintes e escritores para as crianças. 

4.5.3.1.5 A variedade de materiais expostos na sala possibilitou que as crianças 

tivessem algo para fazer. Se não quisessem fazer o penteando, tinham bonecas, objetos 

heurísticos, entre outras possibilidades para explorar. 

 



220 
 

4.5.3.2 Possíveis desdobramentos: 

 

4.5.3.1.6 Não perder de vista que a leitura também serve para possibilitar o 

comportamento leitor, assim todos os recursos pedagógicos, como adereços, músicas, 

organização da sala, tudo demonstrando para as crianças que existe uma regularidade 

para se contar histórias e que, junto ao ato de contação, deve haver um comportamento 

que é aprendido como prática social; 

4.5.3.1.7 recontar a história de várias maneiras, por exemplo com uma leitura 

capítulo a capítulo, ou, ainda, explorando mais a capa (quem é a menina da capa?); 

4.5.3.1.8 dramatizar a história, trazendo um avô ou uma avó ou bisavô e bisavó 

das crianças, exibindo as suas características, falando sobre como ele é amado etc.; 

4.5.3.1.9 pensar a figura do avô e do bisavô na sociedade; 

4.5.3.1.10 fazer um mapeamento de quem tem avô (avó) e bisavô (bisavó) na 

sala; 

4.5.3.1.11 pedir fotos dos(as) bisavôs(ós) das famílias das crianças; 

4.5.3.1.12 fazer uma roda de conversa com um bisavô; 

4.5.3.1.13 falar com as crianças sobre a origem dos nomes e o significado de 

cada nome; 

4.5.3.1.14 conversar e pesquisar com as famílias o significado dos nomes das 

crianças; 

4.5.3.1.15 explorar as características dos bisnetos e colocar as figuras dos 

personagens nas paredes da sala para as crianças posteriormente reconhecerem; 

4.5.3.1.16 conversar e pedir para as famílias os adereços de cabelos e seus 

pertences para fazer um contexto permanente de beleza na sala referência; 

4.5.3.1.17 manter uma regularidade de apresentação de histórias que retratem a 

cultura afro-brasileira de forma potente e positiva, como essa que vocês fizeram. 

 

Professoras, como foi notória a integração entre vocês duas! Ambas são 

potências quando juntas. Percebi o quanto que vocês cresceram, uma colaborando 

sistematicamente com o trabalho da outra, muitas vezes de forma intencional, visando 

o bem comum: o progresso das crianças. Foi patente o quanto uma complementava o 

trabalho da outra, o quanto as crianças experimentaram, vivenciaram, riram e se 

divertiram com vocês e, o mais importante, o quanto as crianças aprenderam, numa 



221 
 

prática que não foi escolarizante e alienante, mas sim imersa na vida cotidiana deles e 

delas, com muitas ações contextualizadas e significativas. 

Foi incrível como as situações ocorreram de forma natural, transversal e lúdica. 

Para mim, foi lindo obervar os seus afazeres na função de colaboradora. Acompanhei os 

avanços, as pesquisas, o envolvimento das duas com as crianças, a sistematização das 

ações de vocês no diário de bordo e no portfólio, demonstrando todo o percurso e as 

pesquisas que foram acontecendo na sala referência. Parabéns, meninas! Para além de 

propor ações, situações e vivências junto com as crianças, vocês documentaram o 

processo! 

A partir da escuta das pesquisas que eles e elas faziam, vocês sensivelmente 

colocaram a mão na massa, não mediram esforços para ir além, sem perder o direito de 

aprendizagem e, embora sejam pesquisadoras dos seus fazeres, vocês, ao longo do ano, 

foram oferecendo muitas situações potentes, garantindo direito de aprendizagem a 

atrelado aos direitos de participação, de escolha, de interação, de exploração e, por fim, 

o direito de brincar e ser criança. Portanto, quero parabenizá-las pelo trabalho 

significativo que vocês ofereceram ao longo de 2024. Sabemos da complexidade que é 

oferecer, como pede o currículo antirracista, boas e significativas situações de 

aprendizagem para as crianças, mas sem perder a capacidade de observação, com 

clareza dos seus fazeres, respeitando o que as crianças trazem. Assim, o diálogo entre o 

ensino e a aprendizagem foi acontecendo de forma respeitosa e articulada com os 

projetos da unidade e com o currículo antirracista. Cabe ressaltar que as histórias 

acessam muito rápido as crianças e, consequentemente, fazer boas escolhas determina o 

sujeito com que queremos colaborar, um sujeito criativo, um sujeito reflexivo, um 

sujeito crítico, um sujeito que sabe fazer boas escolhas, um sujeito que gosta de si, dos 

seus cabelos, do seu tom de pele, da sua cultura. Para esse sujeito fazemos e faremos 

muitos investimentos pedagógicos por meio de nossas ações e saberes. 

Ao oferecer, ao longo do ano rodas de conversa, experiências sobre as histórias 

das culturas afro-brasileiras, degustações, músicas, brinquedos e objetos étnicos, entre 

outras situações potentes, fomos fortalecendo a autoimagem das crianças. Acima de 

tudo, eles foram experimentando e conhecendo novas narrativas relativas aos povos 

afro-brasileiros e indígenas. Temos clareza de que não mudaremos totalmente aquilo em 

que o racismo estrutural se transformou, mas sim o começo da vida das crianças e dos 

bebês que recebemos aqui no CEI, crianças essas que, mesmo antes do seu nascimento, 

já são impactadas com o racismo, o machismo, o fascismo e todas as outras estuturas 



222 
 

opressivas que compõem a nossa existência social. Que possamos ter mecanismos de 

defesa em que eles possam se amar, gostar da sua imagem, da sua ancestralidade e que 

as crianças brancas possam também desfrutar das belezas da diversidade existente em 

tudo, na natureza e na vida em que todos aprendem com os diferentes. E que junto com 

o privilégio social e cultural de ser uma criança já amada somente pelo seu tom de pele, 

elas possam reconhecer também que seu grupo étnico fez coisas que não foram 

positivas e que precisam ser reparadas em respeito a outras histórias que, até 

recentemente, vinham sendo negativadas e silenciadas. 

O livro que vocês escolheram traz muitos elementos para conversarmos e 

discutirmos com as crianças. A começar pelas personagens pretas, que têm uma 

identidade potente, que sabem dos significados dos seus nomes, que gostam da sua 

cultura e têm um bisavô que carrega toda uma ancestralidade, herança de uma nação 

que foi silenciada. E é ótimo como as crianças têm de dar continuidade aos saberes 

recebidos, mostrando que já sabem muito sobre si e sobre sua cultura. O livro apresenta 

um bisavô preto, centenário, e é positivo retratar um homem preto que chega aos cem 

anos de idade a despeito de viver em um país racista, em que se mata homens pretos das 

mais diversas formas. Desejamos que muitos homens pretos cheguem à melhor idade 

com dignidade, transmitindo cultura e saberes, e que seu direito de existir de fato seja 

garantido. 

Após a leitura, as crianças quiseram fazer os penteados parecidos com os que 

viram na história, lidando com as questões dos cabelos crespos e com a beleza da 

menina. Mulher de pele preta é um dos assuntos mais delicados de se trabalhar nas 

questões raciais, devido a todo um processo de negação dos corpos pretos. Faz-se 

importante, portanto, ressignificar nossos olhares para essa questão, construindo outras 

narrativas junto às crianças sobre seus cabelos, pele e corpos, para aprenderem, desde 

muito pequenas, a gostar de si, a respeitar os diferentes assim como as demais crianças 

não negras. 

Poderíamos ficar horas escrevendo o quanto histórias como essas contribuem 

para a construção da autoimagem e autoestima das crianças pequenas. Por meio dos 

trabalhos de vocês, junto ao currículo e ao PPP da unidade, naturalizaremos práticas 

antirracistas colaborando para uma sociedade mais justa e emancipatória. Se esse não 

for o papel da escola, qual será? 

A escritora Kiusam de Oliveira, citada no Currículo antirracista (2022c, p. 171), 

argumenta que toda intencionalidade pedagógica na escolha dos livros é fundamental 



223 
 

para colaborarmos com a consciência política e crítica das crianças em livros que 

trazem toda a potência dos povos africanos e indígenas. 

 

A pedagogia da Ancestralidade é antes de tudo um posicionamento político 

contrário ao que se estabeleceu no país como uma lógica incontestável, 

direcionada ao branco, considerado a norma enquanto o não branco é desvio. 

É uma pedagogia que se opõe ao colonialismo e à colonialidade, os quais 
continuam reafirmando a desumanidade de negros e indígenas. [...] Ela se 

opõe à hegemonia epistemológica eurocentrada, propondo uma forma de ser  

a partir da criação e recriação de laços e formas afeto-coletivas de acolher-

ouvir-aprender-falar-compartilhar protagonizada não só pelos e pelas mais 

velhos e velhas, mas também pelas crianças e jovens (2022 , p. 16). 

 

Parabéns, meninas, mesmo no finalzinho do ano letivo, com nossos corpos já 

cansados, vocês não desistiram de oferecer muitas oportunidades de aprendizagem para 

as crianças, simbolicamente dizendo que todo dia é dia de combater o racismo e ofertar 

situações com regularidade. Onde estivermos, nos espaços que tivermos, em outros 

agrupamentos, garantiremos a implementação do currículo antirracista, que precisa estar 

presente no cotidiano do CEI junto a toda a comunidade educativa. 

Podem contar comigo sempre… porque as nossas funções vão para além dos muros 

da escola. 

 

4.5.4 Leitura: Jambo! Uma manhã com os bichos da África (Barbosa, 2009) 
“Questione a cultura que você consome” 

Djamila Ribeiro(2019, p. 69) 

 

Ao adentrar a sala referência do BII C/D, me surpreendi literalmente com a 

organização e com os materiais ali expostos. As crianças, assim como eu, estavam 

admiradas e felizes com a proposta ofertada. As educadoras, de forma intencional, ao 

prepararem o espaço, pensaram nos detalhes em cada objeto: animais, folhas secas, um 

carrinho tipo Jeep, galhos, sementes grandes, entre outros, instigando-nos ao brincar 

heurístico. Para além da organização do espaço, que estava fantástico, as educadoras 

tinham planejado contar uma história de origem africana do escritor premiadíssimo 

Rogério Andrade Barbosa (2009), chamada Jambo! Uma manhã com os bichos da 

África. 

As crianças, com sentimentos ambíguos, queriam ouvir o que as professoras 

tinham a dizer e, ao mesmo tempo, queriam explorar os objetos que estavam dispostos 

causando-nos suspenses, aventuras e medos. Uma das professoras foi chamando cada 

um pelo nome e orientando-os a observar o livro que a professora parceira tinha nas 



224 
 

mãos. Logo entenderam que dali sairia uma história da qual eles poderiam participar 

ativamente – isto é, não precisariam ficar parados, mas poderiam interagir. Desse modo, 

autonomamente, o aluno D. pegou a câmera e começou a fazer um jogo simbólico, 

como se estivesse tirando fotos de tudo. Uma professora validava o que ele estava 

fazendo e a outra professora fez imediatamente o convite: “vamos passear! Vamos para 

o Quênia, vamos para a África, vamos de carro”. Ela pegou o carro de brinquedo e 

começou a circular pelo espaço. Ia fazendo a leitura da história enquanto as crianças 

circulavam pela sala. A cada bicho que eles encontravam, faziam uma festa, e quem 

estava com a câmera nas mãos tinha que tirar fotos. Logo todos queriam o desejado 

objeto. Assim a educadora ia fazendo as mediações entre um animal achado e outro, 

alternando a posse da câmera entre as crianças e, para nossa surpresa, todos 

compreenderam e esperaram a sua vez de pegar a máquina fotográfica. Os bebês tinham 

muitos saberes para fotografar e as educadoras validavam cada descoberta quando 

encontravam os bichos que apareciam na história e que estavam escondidos no meio da 

floresta – o leão, a girafa, o rinoceronte etc. A professora explicou que jambo significa 

olá e, assim, sempre que eles achavam um bicho, falavam jambo. Com essas 

brincadeiras, a professora finalizou a história e foi notório o envolvimento, a alegria e o 

entusiasmo de todos.** 

 

4.5.4.1 Reflexões sobre a experiência vivenciada 

 

• Sabemos que os bebês aprendem com o corpo e essa história possibilitou que os 

bebês circulassem pelo espaço sem perder o foco da narrativa, porque 

participaram ativamente da história, sendo este o principal objetivo da ação. 

• A história compartilhada na sala, com o material disponibilizado, foi 

determinante para o sucesso da leitura. O formato interativo possibilitou a saída 

do convencional para o inusitado, extraordinário. As docentes conseguiram 

garantir a leitura da história, sem a preocupação com o controle da atenção dos 

bebês, uma vez que cada um, à sua maneira, interagia e participava da história. 

• A câmera de brinquedo foi um elemento fundamental para atrair a atenção das 

crianças, que já tinham muitos saberes sociais. Mesmo dentro do jogo do faz de 

conta, eles faziam poses e brincavam como se estivessem sendo fotografados de 

verdade, demonstrando muitos saberes sociais e culturais, embora ainda com 

uma linguagem oral restrita. 



225 
 

• Nessa vivência tivemos muitas linguagens envolvidas e muitos direitos de 

aprendizagem garantidos: literatura, movimento, brincadeiras, interações com os 

objetos e com os colegas, oralidade, antecipação de ações, levantamento de 

hipóteses, distinção e identificação dos animais, conhecimentos táteis sobre as 

texturas das folhas, galhos etc. 

• É possível elencar, ainda, outros direitos de aprendizagem garantidos por essa 

ação, como os direitos à convivência, à brincadeira, à participação, à exploração, 

à expressão e ao autoconhecimento. 

• A ambientação da sala, que envolvia inclusive uma sonorização com ruídos da 

floresta, foi incrível, pois possibilitou emoção, suspense, fruição estética e 

imersão na proposta. Ficou claro que pensar nos detalhes de forma intencional 

faz toda a diferença, pois, por mais que as crianças não estivessem numa mata de 

fato, a riqueza dos detalhes fez com que assim parecesse. 

• A escolha da história junto com todos os elementos cênicos deu vida, alegria e 

realidade para a ação. Se a narração se desse de maneira convencional, não teria 

chamado tanto a atenção. 

• Depois que a professora leu a história, H. começou a imitá-la, lendo o livro 

como a D. Esse momento foi lindo, mostrando que a criança já possui um 

comportamento de leitor, sabendo que o livro não é para rasgar ou colocar na 

boca. H. folheou, passou o dedo, fez uma leitura das imagens e, assim, ratificou 

que essa é uma das funções da escola. 

• Percebemos que havia uma boa variedade e quantidade de objetos lúdicos e que 

as crianças tinham autonomia para pegá-los. Acreditamos que, para os 

desdobramentos futuros, será necessário trazer mais máquinas fotográficas para 

distribuir a todos que quiserem vivenciar essa experiência e ter a possibilidade 

de experimentar junto aos demais ao mesmo tempo. 

 

4.5.4.2 Possíveis desdobramentos 

 

• Continuar investindo em leituras compartilhadas para os bebês; 

• durante os momentos de formação nos PEAs, peço que as professoras 

compartilhem essa experiência, mostrando que é possível contar histórias para os 

bebês de maneiras nâo convencionais – Lembrando que experiências pedagógicas 

bem-sucedidas precisam ser compartilhadas –; 



226 
 

• trazer máquinas fotográficas ou celulares para registrar a atividade e 

posteriormente imprimir as imagens para expor na sala, com registros feitos pelas 

crianças; 

• colocar, posteriormente à contação da história, as imagens dos animais 

africanos nas paredes da sala, para ver se as crianças os reconhecem e fazem 

relação com a história lida; 

• fazer um jogo da memória gigante para eles acharem os pares e ampliarem as 

possibilidades de criação; 

• brincar com os sons dos bichos, dramatizá-los explorando seus timbres 

vocais, corpos e habilidades; 

• trazer os áudios e ouvir os ruídos de cada bicho encontrado; 

• compartilhar com as famílias as curiosidades sobre os animais africanos e suas 

belezas; 

• trazer imagens do Quênia, bem como imagens da savana do continente 

africano, para apresentar às crianças, destacando a sua beleza natural; 

• realizar rodas de conversa sobre os animais e suas características; 

• articular os animais que conhecemos e compreender de quais países do 

continente africano eles fazem parte, de forma lúdica, somente para mostrarmos a 

grande diversidade existente; 

• criar um portfólio dos animais pesquisados; e 

• fazer um vídeo com as expressões corporais de cada animal junto aos bebês. 

 

Notamos que há várias possibilidades de desdobramento da atividade observada, 

porém, a cada encontro ou vivência com as crianças, é preciso se atentar para as 

preferências e ações das crianças, pois elas têm muitos saberes e se expressam de forma 

variada e intensa. Na vivência em questão, percebemos que cada um escolheu um objeto 

a ser tocado, cada um foi afetado de uma forma, cada um interagiu com alguma coisa 

diferente, mostrando que, ainda que a proposta tenha sido para todos, havia detalhes a 

ser explorados individualmente, e cada um teve uma experiência diferenciada. 

O trabalho com a infância de zero a três anos nos possibilita múltiplas ações, 

pois podemos adentrar o mundo do faz de conta, da imaginação, da ludicidade, da 

circularidade, das experiências. Uma simples história nos proporciona muitos olhares e 

sentidos, principalmente em relação às questões étnico-raciais. O aprendizado se dá, 

portanto, de forma integral, com o corpo e a cognição trabalhando juntos. 



227 
 

Nessa experiência, as crianças entraram em contato com uma grande diversidade 

de materiais, de objetos e de animais, mostrando que somos diferentes e diversos. As 

diferenças e a diversidade existem em tudo e, quanto mais situações didáticas as 

crianças vivenciarem em torno dessa ideia, reforçando as belezas da natureza e dos 

países africanos, mais colaboraremos para a construção do seu imaginário, porque vão 

descobrindo que existem outras narrativas sobre o continente, que foi marginalizado e 

associado a uma história única de pobreza, miséria e fome. 

Como no Brasil existem belezas, riquezas e diversidade, as crianças têm o 

direito de aprender sobre as “áfricas” que esconderam e silenciaram de nós. Portanto, 

parabenizo vocês e digo que estou encantadíssima com o excelente trabalho. Se eu, 

adulta, saí da vivência em êxtase, imaginem as crianças! Tudo que faz sentido e tem 

significado para as crianças é aprendido e levado para a vida. 

Continuem investindo em boas experiências para as crianças, pois temos um 

caminho incrível pela frente para construirmos novas e possíveis narrativas sobre o 

continente africano. Dizem que temos muito da África em nós, e não temos dúvidas 

sobre isso: basta olhar para as nossa vestimenta, nossa culinária, nossas artes, danças, 

saberes e músicas. Vamos estimulando as crianças a amar o que já existe nelas, herança 

de uma nação potente, África, mãe do mundo! Gratidão, seguimos na luta antirracista, 

educando as crianças para que vejam a diversidade como potência e não com falência! 

Escolhemos somente quatro narrativas para inserir como exemplificação da 

análise das atividades. Entretanto, foram várias as experiências produzidas para 

demonstrar as práticas antirracistas, desde o berçário, com bebês de zero a dois anos, até 

o minigrupo, que envolve crianças de três e quatro anos. O objetivo dessas atividades 

eram as práticas ligadas a leitura, dança e pintura corporal, práticas estas já muito 

frequentes no CEI. Todas perpassavam por múltiplas linguagens. 

No início do mês era organizada uma agenda com as datas previstas para as 

observações e enviadas às educadoras via rede social. Informava-se também o foco que 

seria observado e que haveria uma devolutiva, que eu preparava com estratégias 

diferentes para cada caso. Havia um comentário sobre a atividade, reflexões e sugestões 

de prováveis desdobramentos no sentido de aprimorar e enriquecer o projeto 

desenvolvido. Ao fim, eu complementava os apontamentos com indicações de leituras e 

lives, sempre voltadas a ampliar as vivências. Eu entregava às professoras o material por 

escrito e, nos momentos formativos, destacava os momentos potentes de cada 

professora para compartilharmos o relato das ações na sala referência, evidenciando as 



228 
 

experiências positivas, sempre de forma colaborativa, cooperativa, parceira, como mola 

propulsora para concretizar cada vez mais as leis nº 10.639/03 e 11.645/08, além do 

Currículo antirracista. 

Ao longo de 2024, desenvolvemos muitas ações na perspectiva de implementar 

o Currículo antirracista. Desse modo, cabe relembrarmos quais foram realizadas para 

continuarmos ofertando boas e potentes experiências junto às crianças e bebês:  

• leitura do documento Currículo da cidade: orientações pedagógicas – educação 

antirracista: povos afro-brasileiros (São Paulo, 2022c); 

• reflexões sobre os indicadores de qualidade em relação ao racismo 

institucional; 

• palestras formativas com especialistas convidados em dias de reposição de greve; 

• relatos de práticas nossas e de escolas convidadas; 

• tematização e devolutivas sobre as práticas; 

• visita e oficina de brincadeiras da Tanzânia com o formador Izaquius; 

• festa da cultura popular; 

• relatos dos pais e mães imigrantes; 

• fechamento do ano entregando presentes com bonecos étnicos; 

• escrita do protocolo de prevenção no combate ao racismo pelo grupo de 

mediação de conflitos, que viria a ser incorporado ao PPP da unidade; 

• visitações nas salas com devolutivas da coordenação em relação às práticas 

sobre as relações étnico- raciais; 

• oficina de jogos de tabuleiro Mancala com a formadora Márcia; 

• leitura simultânea sobre a temática étnico-racial; 

• entre outras ações. 

 

O grupo de educadores, a partir do que foi ofertado durante o ano, fez um 

questionário reflexivo para compreendermos os impactos das nossas práticas junto a 

toda a comunidade educativa à luz do currículo da cidade e do PPP da unidade. Com o 

objetivo de avaliar nossas ações para melhorarmos ainda mais a nossa prática – uma vez 

que aprender é um processo contínuo que requer reflexão, observação e registro das 

experiências vividas –, 22 educadoras (res) responderam a tais questões, e suas 

respostas serão apresentadas nas tabelas a seguir. 

 

TABELA 14. Mudanças nas práticas educativas 
 

1- A partir de tudo que foi ofertado nas formações continuadas no ano passado,  quais  

Mudanças tiveram em  suas práticas educativas junto às crianças e bebês? 



229 
 

P1 - Com certeza, observo como é importante refletir sobre minha prática e dessa forma levei 

para as crianças em seus aprendizados. 

P2 - Mudou o meu olhar. De forma mais natural e objetiva direciono os diálogos, a escolha 

de 

livros e brinquedos voltados pra essa ação educativa. 

P3 - Contribui para a construção de uma identidade positiva em crianças negras e para o 

respeito à diversidade por todas as crianças. 

P4 - Que elas precisam ser presentes na rotina e não de uma maneira esporádica. 

P5 - As formações continuadas permitiram reflexões sobre a minha prática individual e 

coletiva, levando a adotar ações pedagógicas mais antirracistas, que valorizem a 

diversidade promovendo a inclusão de todos. 

P6 - As temáticas abordadas na formação continuada no ano passado nos ajudaram nas 

práticas pedagógicas em sala de aula, tanto na abordagem de Emmi Pikler, como nos 

projetos permanentes em que atuamos. 

P7 - As formações continuadas trouxeram reflexões importantes sobre representatividade, 

escuta ativa e a importância de reconhecer as vivências culturais das crianças e suas famílias. 

Passei a ter um olhar mais atento para as brincadeiras, histórias e canções que valorizam a 

diversidade étnico-racial, promovendo um ambiente que respeita e acolhe a todos. 

P8 - Gostaria de ter vivenciado com vocês esses momentos de diálogo e troca. Ao assistir aos 

vídeos, ver as fotos e conhecer as propostas realizadas no ano anterior, percebi o quanto esses 

momentos foram ricos em aprendizado. Isso se tornou ainda mais evidente neste ano, por 

meio dos contextos, das falas das professoras e da gestão, além do cuidado dedicado às 

crianças. 

P9 - Serviram de base para novas práticas com as crianças em sala de referência. 

P10 - Mesmo que os bebês ainda não compreendam conceitos complexos, eles já absorvem 

comportamentos, expressões e representações. 

P11 - Aprendizado, reflexão e ações. 

P12 - As materialidades são essenciais. 

P13 - Baseada em estudos anteriores não tão aprofundados quanto os realizados aqui, e junto 

às discussões que pude participar neste ano no CEI, busco refletir estes estudos em minhas 

ações: o colo afetuoso, o elogio, o cuidado e a oferta de materiais que contemplem TODAS as 

crianças, porém, 

que deem ênfase e valorizem a identidade das crianças negras. 

P14 - As formações, trocas de experiências entre profissionais da unidade e convidados, dentre 

tantas outras ações realizadas no CEI, me fizeram refletir sobre meu comportamento e minhas 

práticas diárias. Vimos que esses conhecimentos não podem estar presentes somente em dias 

de contextos realizados em sala ou quando fizerem parte do planejamento, mas, sim, que nosso 

estado deve ser vigilante, atento, principalmente a situações e falas do cotidiano. Não basta 

falar sobre ser antirracista, mas, sim, que esse discurso possa ser visualizado em nosso 

comportamento, ações, escolhas e atitudes diárias. 

P15 - A partir das formações e experiências, foi possível levar para o nosso dia a dia propostas 

que contribuem bastante com os nossos pequenos. Através das reflexões, conseguimos 

observar e 

colocar em prática diversas experiências. 

P16 - Sim, as formações me fizeram refletir sobre a prática das vivências com as crianças. 



230 
 

P17 - Percebo no cotidiano que as formações são continuadas e os esforços para o avanço são 

frequentes. Na prática se revelam intenções e ações que buscam conhecer e respeitar a 

diversidade. 

P18 - Nos mostraram a importância de continuarmos trabalhando esse tema. 

P19 - As formações complementaram o meu aprendizado e isso enriqueceu a minha prática 

pedagógica. 

P20 - Com os bebês, a maior oferta de situações está voltada para o reconhecimento de si como 

uma pessoa única, com belezas e qualidades únicas, e que esse reconhecimento lhes traga 

força e consciência. 

P21 - Sim, minhas práticas ficaram mais reflexivas, com desdobramentos de contextos. 

P22 - Os estudos são sempre uma ótima oportunidade de aprendizagem e reflexão sobre 

nossas práticas e para mim foi uma oportunidade incrível, aprendi muito e isso refletiu na sala, 

no meu trabalho pedagógico. 

 

 

TABELA 15. O que é fundamental realizar com os educandos nesse   

contexto antirracista? 

 

2 - A partir dos estudos realizados, das situações vivenciadas sobre educação 

antirracista, o que é fundamental realizar junto às crianças e bebês que venha a 

colaborar para a construção da sua identidade, autoestima e autoimagem? 

P1 - Acredito que, acima de tudo, tratá-los com respeito e trazer histórias e vivências que 

possam desconstruir qualquer tipo de preconceito 

P2 - Leituras e escolha de imagem e materialidades. 

P3 - Ambientes que promovem representatividade e valorizam a diversidade racial 

desempenham um papel crucial nesse processo. 

P4 - Vivências e situações que sejam significativas e em que elas se vejam representadas. 

P5 - É fundamental que organizemos contextos que desconstruam estereótipos e 

preconceitos, promovendo um ambiente de respeito e inclusão para todos. 

P6 - A literatura africana e afro-brasileira, os contextos investigativos com a temática 
favorecem 

a construção da identidade, autoestima e autoimagem. 

P7 - É fundamental garantir às crianças o acesso a materiais que as representem positivamente, 

como bonecas, livros e imagens que contemplem a diversidade de tons de pele, tipos de cabelo 

e culturas. Também é importante criar espaços de fala e escuta. 

P8 - Promover situações que afirmem de forma positiva a imagem da pessoa negra e sua 

história, por meio de leituras, músicas e contextos que abordem o tema. 

P9 - Leitura de livros e imagens que valorizem sua autoestima, trazendo respeito e empatia 
com o próximo. 

P10 - É crucial que as crianças e bebês vejam e se identifiquem com figuras que representem 

suas realidades. Isso inclui livros, brinquedos, filmes e materiais educacionais que apresentem 

personagens diversos, com destaque para figuras negras em papéis positivos e poderosos, 

o que ajuda a combater estereótipos. 

P11 - Leitura de histórias, músicas e ações eficazes. 

P12 - Brincadeiras e brinquedos. 



231 
 

P13 - A valorização da imagem das crianças fortalecerá a construção de sua identidade. Por 

meio de vivências que evidenciem sua beleza, potencializem sua história de vida, valorizem as 

suas diferenças. Para isso, é necessário conhecer cada criança e sua família para juntos 

desenvolvermos propostas que alcancem questões profundas que surgem em seus lares, na 

comunidade e na escola. Ofertar literatura que conte as histórias dos príncipes e princesas que 

vieram forçados para cá, e que perderam sua identidade, pois foi-lhes roubada, tentando 

reparar; também dizer que, sim, seus costumes e crenças e pele têm valor, são belos. 

P14 - Certamente trabalhar a identidade, autoestima, valorização de si e da diversidade que 

nos 

rodeia. Trazer para nossos espaços a  representatividade de toda nossa diversidade, 

tornando comum e natural o diverso, para sermos uma escola inclusiva de fato, que acolhe e 

respeita a todos. 

P15 - Atividades e propostas que promovam a valorização e o respeito, oferecendo a 

nossas 

crianças momentos que possam contribuir em sua formação. 

P16 - Leituras com a temática, imagens, cartazes para que cada vez mais as crianças se 

sintam 
representadas. A representatividade é muito importante. 

P17 - É fundamental trazer no dia a dia vivências que coloquem a criança como ser único, 

mas 

que faz parte de um todo. A coletividade traz o avanço e o indivíduo se percebe. 

P18 - Leituras, contação de histórias, mostrar a beleza de cada um, brincadeiras, apresentar 

vídeos 

e musicais. 

P19 - Roda de conversa, histórias, músicas. 

P20 - Ressaltando e valorizando a aproximação deles com diversas culturas através das 

práticas 

do cotidiano. 

P21 - São diversos contextos como penteados, vestimentas. 

P22 - Os estudos são uma construção e desconstrução de uma prática, para a realização de um 

trabalho que desde cedo faça com que cada criança se sinta única e incrível do jeitinho que é, 
que ninguém se sinta inferior nem superior a ninguém, mas diferente e único, que se sintam 

pertencentes e 

representados em cada canto da unidade. 

 

              TABELA 16. Propostas de práticas antirracistas para 2025 

 

3 - O que você já vem fazendo ou ainda fará de vivências e experiências sobre a temática 

da educação antirracista ao longo do ano de 2025 com seu agrupamento? 

P1 - Diversas vivências como: histórias, músicas, brincadeiras, contextos investigativos trazendo 

materialidades voltadas ao tema, cantinhos permanentes na sala. E, acima de tudo, o respeito com as 

crianças e suas individualidades. 

P2 - Contextos, músicas e leituras. 

P3 - Disponibilizar brinquedos e materiais que representem diferentes etnias e culturas. Bonecas com 

diferentes tons de pele, cabelos crespos e acessórios típicos de diversas culturas podem ajudar os bebês a se 

reconhecerem e valorizarem suas identidades. Além disso, ensinar desde cedo que todas as culturas são 

igualmente importantes, contação de história com personagens diversos, negros, indígenas 
etc. 

P4 - Leituras, imagens, conversas e vivências. 

P5 - Já faz parte da rotina da sala a inclusão de livros com protagonistas negros, bonecas e bonecos que 

lembram diferentes etnias, brinquedos e brincadeiras de origem indígena, africana e afro-brasileira, músicas, 
danças comidas. E acima de tudo uma reflexão sobre a importância da diversidade cultural no dia a dia das 

nossas crianças. 



232 
 

P6 - Nesta semana, realizaremos uma atividade de integração com o grupo MGII A na “Tenda Afro-

Brasileira”, com o objetivo de valorizar a cultura negra desde a infância. A proposta inclui a leitura dos 

livros “Os mil cabelos de Ritinha” (Paloma Monteiro & Daniel Gnattali) e “Ashanti, nossa pretinha” (Taís 

Espírito Santo) e ainda momentos de roda com ciranda, promovendo o respeito à diversidade e o 

fortalecimento das relações afetivas. Para enriquecer o nosso momento, oferecemos roupas com tecido 

africano para os bebês e crianças e pintura facial. E estou planejando outros contextos investigativos no 

decorrer do mês e do ano. 

P7 - Já realizamos rodas de conversa sobre as diferenças entre as pessoas, sempre de forma respeitosa e 

valorizando cada criança. Utilizamos livros de autores negros e histórias da tradição africana para 

enriquecer as práticas pedagógicas. Pretendo continuar ampliando essas ações com atividades 

artísticas inspiradas em manifestações culturais afro-brasileiras. 

P8 - Busco acolher e valorizar cada criança em sua individualidade, reconhecendo suas diferenças nos 

momentos de troca, durante as refeições e nos diversos espaços da unidade. Mantenho um olhar atento e 

sensível, cuidando para que nenhuma se sinta excluída ou discriminada. Também procuro refletir 

constantemente sobre minha postura, nas palavras e nas atitudes, ao me relacionar com cada bebê e 

criança. 

P9 - Experiências em grupo e com outras turmas trazendo livros, bonecos, cantigas, cirandas e 

momentos que enriquecem e trazem memórias afetivas sobre esses momentos. 

P10 - Uso de bonecos erês, livros e valorização das características dos bebês. 

P11 - Conversas, leituras, músicas e ações de que eles possam participar. 

P12 - Leitura. 

P13 - É possível realizar propostas que tragam a música e instrumentos com raízes africanas, contação 

de histórias que mostrem a cultura e despertem curiosidades para que as crianças fiquem cada vez mais 

interessadas e encantadas, uso de bonecas negras em contextos, entre outros. 

P14 - Com os bebês, estamos trazendo mais leituras com personagens pretos e elementos da sua 

cultura. 

P15 - Sempre buscando temas que contribuam no nosso dia a dia, livros e textos que possam 

auxiliar para que essas práticas sejam contínuas. 

P16 - Realizo leituras, cantigas e brincadeiras sobre a temática. Rodas de conversas também estão 

presentes no dia a dia da nossa rotina. 

P17 - É importante propor vivências onde a criança se identifique na sua particularidade, se perceba um ser 

capaz único e diverso. E aprenda a compartilhar suas ações no coletivo. Para tanto as propostas são: leituras, 

roda de conversa, experiências que envolvam as diferenças, brincadeiras livres e 

dirigidas. 

P18 - Contação de histórias, brincadeiras, apresentação de bonecos, tecidos e, se for possível, 

apresentar vídeos musicais. 

P19 - Projetos que irão nascer de acordo com a devolutiva da turma. 

P20 - Roda de história com representatividade, apresentação de músicas e instrumentos. 

P21 - Leitura, contação de histórias, músicas. 

P22 - Estamos colocando em prática o que estudamos, através dos contextos investigativos, contação de 

histórias, músicas, rodas de conversa, cantinhos permanentes, entre outros. 

 

Entendemos que essas reflexões nos ajudam a compreender a importância do 

trabalho intencional e planejado, que tem o objetivo de compreender de onde partimos e 

para onde queremos chegar, enquanto escola pública que atende, em sua maioria, 

crianças pretas e pobres, tornando o seu próprio fazer pedagógico um instrumento de 

reflexão e ação para proporcionar outras narrativas pedagógicas articuladas aos saberes 

infantis. 



233 
 

Temos clareza de que mudanças não acontecem do dia para a noite, que o 

processo de conscientização, em alguns casos, leva anos para sair das práticas 

eurocentradas para práticas decoloniais. Esse movimento requer reflexões sobre as 

práticas pedagógicas de forma constante, mas acreditamos que a regularidade das ações, 

a sistematização dos dados e o acompanhamento reflexivo com docentes possibilitarão 

olharmos para cada educadora e educador e perceber os processos individuais, 

fortalecendo o coletivo e articulando ao PPP do CEI. Muitos professores também foram 

machucados, marginalizados, não aceitos, negativados nos seus processos de 

escolarização, e lidar com essa temática também é cuidar de muitas feridas internas que 

estão abertas e, em muitos casos, ainda em processo de cicatrização. No entanto, é 

urgente tomar consciência do papel da escola e o impacto que ela acarretará na 

transformação de muitas vidas, uma vez que o enfrentamento ao racismo é uma tarefa 

coletiva, sem perder de vista que a educação é um direito humano e que este direito 

precisa potencializar de forma integral e inclusiva a vida de todos os educandos, 

buscando uma sociedade democrática, plural e diversa. 

Almejamos a formação de sujeitos criativos, autônomos, críticos e reflexivos e 

esse objetivo não combina com práticas e atitudes racistas nos centros de educação 

infantil e nem em lugar algum. Todos têm direito de viver suas vidas com dignidade 

e respeito, sem exclusão. A escola, a partir do seu currículo, precisa fomentará tais 

comportamentos participativos e democráticos com reflexões, à luz de diversas 

concepções e teorias e, assim, poderá colaborar para a construção de uma pedagogia 

inclusiva antirracista dialogando com a sociedade, superando desigualdades e 

possibilitando novas narrativas. 



234 
 

 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

Sou uma negra de pele negra 

de alma negra 

postura negra 

tTô com as negras sou mais negra 

se não é negra, não fala das negras 

eu sou uma mulher negra, sou filha, sou neta 

sou irmã, sou sobrinha de uma mulher negra 

eu consumo de mulheres negras 

minhas roupas, minhas unhas, meu cabelo 

tudo o que eu sou vem de uma mulher negra! 

Não tem como eu não torcer pelas negras 

ainda mais em um mundo que é contra a gente 

sou mais a Lúcia, sou mais a Ruth 

sou mais Maria, sou mais a Cláudia. 

sou mais a Néia, sou Nega a Maga. 

sou mais a Carmen, sou a Otávia. 

eu sou mais elas, eu tô por elas 

eu sou uma negra, sou Afreekassia 

 

Fragmento da música Sou + As negras, da artista 

Afreekassia (Sabino, 2023) 

 

Considerando todo o percurso desta pesquisa, que inclui o trabalho formativo 

que foi realizado no CEI em que atuo, percebo em mim muitas nuances, contradições, 

reflexões, ações, sentimentos que as palavras escritas não deram conta de expressar, 

tamanho foi o meu aprendizado. O que levo desse processo? E o que ficará gravado em 

minha memória, uma vez que a formação se dá na ação e reflexão sobre os nossos 

saberes e fazeres mediados pelas teorias, em especial nas sábias palavras de Paulo 

Freire? Que aprendizagens posso mensurar? Se o trabalho não fizer sentido para a 

comunidade educativa, qual será a sua finalidade? 

Embora, em meu entendimento, a questão central de pesquisa tenha sido 

respondida, penso que chego neste ponto com mais interrogações do que no início do 

processo. Continuarei nesse ciclo reflexivo e formativo, visto que sou um ser 

incompleto, inconcluso e em construção, mas desejosa de aprender, especialmente no 

que se refere à problemática das relações étnico-raciais em uma perspectiva antirracista. 

Com todos os que estão inseridos na comunidade escolar, desejo contribuir para a 

instauração de uma cultura antirracista. 



235 
 

Nesse sentido, já foi dado o primeiro passo. Enxergo a importância da 

autorreflexão, ciente de que de forma individualizada não se pode dar conta da mudança 

aqui almejada. Observo que a escola necessita abarcar muitos atores em sua rede para 

aprofundar a temática e se debruçar nas mudanças possíveis. Coletivamente, temos 

clareza dos caminhos, dos percursos e dos processos formativos, desde a criação até a 

implementação da legislação no chão das unidades. Entretanto, enquanto gestores, 

assim como educadores, nossa reflexão sobre a prática deve se ampliar, porque a equipe 

gestora não pode se isentar desse papel de articulação e reflexão diária na busca da 

implementação do seu projeto político-pedagógico, a partir do qual todos são instigados 

e responsabilizados a pensar em um projeto de sociedade. 

A educação antirracista deve ser trabalhada de forma intencional, planejada, 

articulada com outros saberes e com toda a comunidade educativa e do território. Todos 

podem tomar consciência do seu lugar no mundo. Se essa temática fizer parte de todas 

as ações, tanto pedagógicas quanto administrativas e atitudinais no bojo da unidade, 

cada escola pode se tornar, paulatinamente, uma comunidade afrocentrada, decolonial. 

Todas as outras pautas de inclusão, diversidade, questões de gênero, desigualdade, entre 

outras pautas emergetnes, diminuirão, pois a questão racial é tão complexa, ampla e 

necessária que, se bem vivenciada no corpo da escola, se todos se sentirem responsáveis 

pela sua implementação de forma contínua, outras pautas sociais complexas também 

serão discutidas e enfraquecidas. 

Somados a uma luta mais ampla na base das estruturas de nossa sociedade, os 

movimentos antirracistas nas escolas ganham força para impactar até mesmo as 

desigualdades sociais. Se enfrentarmos os desafios das discussões e das ações 

antirracistas, num trabalho coeso em âmbito nacional, muita coisa pode mudar. A 

conscientização sobre a legislação por parte de toda a comunidade educativa, articulada 

com políticas públicas pautadas por temáticas urgentes, como as pautas sobre as 

relações étnico-raciais, são elementos valiosos para alcançarmos uma sociedade mais 

justa. 

Entretanto esse movimento não se dá espontaneamente. Cada pessoa precisa se 

responsabilizar com a temática, dentro de suas próprias atribuições, visando 

transformações coletivas. É urgente refletirmos sobre os impactos do racismo em nossas 

vidas diárias, pois a alienação é tão grande sobre os nossos corpos e pensamentos que 

não associamos as injustiças sociais às práticas coloniais racistas e capitalistas. Todas as 

vidas são importantes e, de certa forma, ninguém escapa das mazelas do racismo. Toda 



236 
 

a sociedade perde com o racismo estrutural e todos nós ganharemos qualidade de vida e 

saúde mental, social e intelectual quando, juntos, enfrentarmos essa estrutura opressora 

para, enfim, superá-la, seja nas relações de poder da sociedade, seja nas interações 

escolares. 

Todas essas preocupações tiveram como base a inquietação central da pesquisa: 

em que medida as formações, desenvolvidas pela coordenação pedagógica, sobre as 

questões étnico-raciais, pautadas no Currículo antirracista da Secretaria Municipal de 

Educação de São Paulo (2022c), reverberam na prática docente e na vida cotidiana das 

crianças de zero a três anos? 

Cabe ressaltar que, quando iniciei o meu trabalho, as professoras já tinham 

muitos saberes sobre as relações étnico-raciais e sobre as legislações. A DRE, 

juntamente com as antigas coordenadoras e demais gestores, já vinham conversando e 

refletindo sobre essa temática de forma pontual, e cada escola realizava situações 

conforme as suas realidades e projetos. Porém, o grande diferenciador das demais 

formações ofertadas foi a tomada de consciência sobre a prática antirracista e sobre a 

importância da regularidade das ações. Tivemos várias formações e reuniões 

pedagógicas com o objetivo de evidenciar e sistematizar os saberes que foram 

acumulados ao longo dos anos. Nesta pesquisa, investimos na formação continuada, nos 

diálogos constantes, nas escutas dos relatos das práticas das professoras, nas 

devolutivas da coordenação e nas ações e formações continuadas que tinham como 

foco as atividades e experiências das docentes junto às crianças e bebês. 

Todas as situações pedagógicas eram atreladas à temática antirracista para com 

toda a comunidade educativa. Entendemos que essa seria uma forma mais efetiva de 

articular todas as ações junto à rotina do CEI, nas festividades, nas reuniões 

pedagógicas, nas leituras permanentes com as crianças e bebês, nas práticas 

pedagógicas, entre outras situações. Esses momentos trouxeram um impacto positivo 

nas ações das (os) professoras (res) e maior clareza do seu papel, pois o 

acompanhamento, as intervenções e as provocações no dia a dia do CEI foram 

realizadas de forma intencional e planejada pela coordenadora pedagógica, juntamente 

com a gestão da unidade. 

Todos eram motivados e instigados a buscar estratégias e meios para apresentar 

e realizar ações junto às crianças e bebês, não de uma forma isolada, mas, sim, contínua 

e processual, em que cada experiência era refletida e retroalimentada para se pensar na 



237 
 

sua continuidade e seus desdobramentos junto às crianças e bebê, de modo a estabelecer 

um ciclo formativo. 

Realizávamos uma vez por semana os encontros do PEA e, na semana seguinte, 

a (o) docente levava a experiência para vivenciar com o seu agrupamento. Em seguida, 

nós – coordenação e professoras (es) – tematizávamos a experiência nos encontros do 

PEA, visando a compreender o que deu certo e quais seriam os desdobramentos. Era a 

teoria dialogando com a prática de forma integrada. 

Ao longo da pesquisa, percebi que as educadoras começaram a dar mais 

visibilidade às suas ações pedagógicas, expondo às famílias as vivências que eram 

realizadas com a crianças. Notei mudanças até nos cortes de cabelo das professoras, 

sendo que duas delas começaram a transição capilar após se verem com saudades 

dos seus cabelos crespos naturais. As ações de leitura, brincadeiras e contextos 

investigativos começaram a acontecer com maior regularidade. A maioria das salas 

tinha um painel ou mural com diversas personalidades ou elementos que salientavam a 

diversidade cultural do Brasil. 

Observamos, em algumas professoras, mudanças no comportamento, com novas 

atitudes no que se refere à temática aqui tratada, e também na relação com as famílias e 

com os bebês. Tais mudanças atitudinais são reflexo de reflexões que só puderam se dar 

graças à continuidade e a regularidade das formações, juntamente ao acompanhamento 

do trabalho educativo, bem como as reflexões diárias sobre o fazer pedagógico. Muitas 

das professoras qualificaram suas documentações pedagógicas, fazendo até portfólios 

para evidenciar os percursos e processos desenvolvidos junto às crianças e bebês, 

apresentando-os aos pais e demais responsáveis nos encontros bimestrais. 

O objetivo do trabalho foi atingir de forma ampla todas as famílias, porém não 

conseguimos mensurar como elas reconheceram ou validaram as situações sobre as 

relações étnico-raciais ofertadas no interior do CEI. Infelizmente não sabemos o quanto 

sabem e refletiram sobre o racismo estrutural, nem o quanto tais assuntos impactaram 

substancialmente seus saberes, enfim, se tais conhecimentos antirracistas passaram a 

integrar as suas vidas. Isso importa porque, está claro, tal assunto precisa ser de 

interesse do coletivo, da sociedade, e não somente da escola. 

Acreditamos que é preciso continuar fortalecendo as nossas práticas antirracistas 

articuladas com as legislações vigentes, junto ao nosso PPP, sempre dialogando com as 

famílias, pois serão elas o fator multiplicador de novos posicionamentos no combate ao 

racismo. 



238 
 

As ações diárias e contínuas, refletidas nos momentos formativos, foram um 

passo muito importante para a devida consolidação da pesquisa. Nesse processo 

reflexivo, os (as) docentes perceberam que eles e elas, desde quando crianças, e ainda 

agora, enquanto adultos, foram e são impactados pelo racismo. Essa tomada de 

consciência impulsionou os (as) docentes a não reproduzirem algo que eles e elas 

também já sofreram. Nesse caminho, o trabalho formativo também se torna relevante, 

pois foi durante as formações que pudemos compartilhar relatos de práticas racistas, 

trazidos pelos participantes, conscientizando-nos sobre violações dos nossos direitos de 

existir. Diante de tal tomada de consciência, fica mais fácil entender que não devemos 

reproduzir o racismo estrutural por meio de um currículo eurocentrado e excludente. 

No entanto, os gestores, juntamente à coordenação pedagógica, precisam 

continuar articulando e instigando todo o seu grupo, dialogando com os saberes 

aprendidos nestsas formações e com as demais pautas que aconteceram  na escola ao 

longo do anoletivo,  de forma orgânica e integrada, evidenciando que a educação 

antirracista perpassa todos os conteúdos e ações das escolas das infâncias. 

Não basta saber sobre dados e conceitos no que diz respeito às relações étnico- 

raciais, mas deve-se também combater, materializar, propor situações que evidenciem 

toda a produção cultural e intelectual que os povos africanos trouxeram para o Brasil, 

mudando nosso modo de ver e estar no mundo e colocando-nos também como 

produtores de saberes científicos e culturais, não somente como escravizados. Assim, 

um dos objetivos desta pesquisa foi tentar naturalizar as leituras, as brincadeiras, os 

jogos, as imagens que valorizam a diversidade, e principalmente a diversidade das 

culturas africanas e indígenas, que são mais invisibilizadas socialmente. Tentamos 

normalizar os eventos pontuais em situações do cotidiano, articulando com as memórias 

ancestrais e com o respeito aos corpos e às infâncias plurais existentes no CEI, porque, 

desde muito pequenos, eles e elas precisam vivenciar cotidianamente sua cultura e 

ancestralidade para o fortalecimento da sua autoestima e autoimagem, criando assim 

permanência, vínculo e continuidade, indo na contramão de um sistema colonial. 

Ao final da pesquisa, eu, na condição de coordenadora pedagógica, juntamente 

com os gestores, tenho clareza do nosso papel na articulação e na implementação das 

políticas públicas. Devemos criar previsibilidade sobre a temática junto ao grupo. Fica a 

pergunta: incentivaremos o senso crítico sobre a nossa história ou continuaremos com a 

perpetuação e omissão da temática racial? Diante do que foi vivenciado ao longo dos 



239 
 

últimos anos, o coletivo já sabe de onde partir, assim como sabe aonde queremos chegar 

– com certeza, a uma escola alegre, pública e antirracista. 

A pesquisa foi um disparador para continuarmos articulando o currículo 

antirracista com as práticas pedagógicas, dialogando com o território até conseguirmos 

mudanças significativas no sistema opressor capitalista. Se ainda o sistema racista 

continuar operando, continuaremos com as ações formativas junto a toda a comunidade 

educativa. 

Na posição de professora, coordenadora pedagógica, arte-educadora, cirandeira, 

contadora de histórias, ativista do Movimento Negro Unificado, mulher preta, 

periférica, filha de Conceição Gonçalves, neta de Joana Batista Gonçalves (uma baiana 

de muitos dons e sabedorias ancestrais), oriunda de uma família miscigenada de 

influência indígena e africana – e que, portanto, sempre conviveu com conflitos raciais 

instalados no próprio seio familiar –, ainda assim me pergunto: quem sou eu? Quem 

somos nós? 

Peço licença aos mais velhos e a toda a minha ancestralidade, pois as histórias 

que vivenciei fazem parte do meu processo autoformativo. Sinto-me muito orgulhosa de 

poder refletir neste trabalho um pouco da minha caminhada formativa, para refletir 

sobre nossos fazeres e saberes, sistematizando-os. Como afirmava a pesquisadora Josso 

(2008, a nossa formação é o próprio autoconhecimento. E, assim, vamos ofertando e 

mediando a temática sobre as relações étnico-raciais com as ferramentas que temos, na 

própria jornada e nas experiências de vida. 

Em minhas andanças, acumulei inúmeras experiências e lembranças: 

participação na Pastoral da Juventude do meio popular da Igreja Católica ainda jovem, 

nos movimentos sociais junto com minha mãe dentro e fora da Igreja, nos coletivos 

negros de que participei e continuo participando, nas relações com as universidades, no 

Instituto Federal da Zona Leste, em que encontrei muitos parceiros que me 

fortaleceram, contribuindo com muitos estudos para a formação decolonial junto às 

professoras do CEI em que atuo. 

Nesse amplo processo formativo, compreendi algo que é salientado pelo próprio 

Currículo antirracista de São Paulo: os trabalhos pedagógicos precisam acontecer de 

janeiro a janeiro, não necessitando de grandes eventos para estarem presentes. Nas 

relações do cotidiano do CEI, percebemos que a materialidade importa, bons 

mobiliários importam, materiais pedagógicos ajudam muito, porém, como argumentam 

as pesquisadoras das infâncias Emmi Pikler (2017) , Leila de Oliveira (2019)  e Bruna 



240 
 

Ribeiro  (2022), muito se constrói nas miudezas do cotidiano, nas atitudes e no 

comportamento na relação com as crianças, os bebês e seus familiares, evitando A 

pesquisadora e Jussara Santos (2024) demonstrou  em sua pesquisa, que as crianças 

pretas são vítimas das microviolências das mais diversas ordens. Com efeito, fica cada 

vez mais evidente para mim que, para além das reflexões mais abstratas sobre como o 

racismo opera, a educação antirracista se faz nas miudezas do cotidiano, se 

materializando num “bom dia”, num colo gostoso, num sorriso aberto, num abraço 

apertado, num dengo, num cafuné, numa sambada nos dias de festa, numa roda de coco, 

numa ciranda, nas leituras prazerosas, numa mesa de café enfeitada com objetos da 

cultura afro-brasileira, nas conversas informais sobre os saberes e culturas dos 

ancestrais, no jogo da capoeira, nas bonecas étnicas, nos tecidos coloridos espalhados 

nas mesas, nas cabanas, nas roupas das crianças, nos corpos livres para brincar, correr, 

dançar e viver a infância. São "detalhes" do cotidiano que, entrelaçados pela práxis 

pedagógica, se convertem em grandes ações culturais e rompem com a educação 

eurocentrada e colonialista, como dizia o filósofo, ativista e quilombola Antônio Bispo 

dos Santos (2020). 

Cabe considerar que, historicamente, vivemos muito mais tempo de exclusão 

social sistemática do que de políticas inclusivas e antirracistas. Ao longo do trabalho, 

mencionei as atrocidades que foram feitas sobre os corpos das crianças e bebês pretos e 

indígenas. Diante desse fato, o papel da escola e da educação infantil é o de ressignificar 

as infâncias em uma perspectiva inclusiva. 

Para atingir tal fim, é necessário que a pessoa educadora pense, a partir de sua 

experiência e em diálogo com diversos teóricos da luta antirracista, sobre como chegar 

de forma simples e compreensível até as mães, crianças e bebês. Não bastam as teorias e 

as legislações com palavras desconectadas da realidade, não corroborando, não 

dialogando com a prática, sem interagir com a mãe, com o pai. Para que façam sentido, 

as teorias precisam se confrontar com a realidade, o que se ocorre por meio da 

mediação pedagógica. O exame sobre nossas práticas mostrou que já conseguimos 

refletir sobre o nosso papel e sobre quem somos: educadores, periféricos, descendentes 

de africanos, indígenas e europeus, que atendemos a crianças periféricas, em sua 

maioria pretas, pardas e indígenas. Trata-se, aqui, de um processo de conscientização e 

de construção de identidade. 

Essa luta é um processo contínuo. É necessário todos os dias levantarmos e no 

indagarmos: “como posso, hoje, a partir do que tenho, nas condições e materialidades 



241 
 

pedagógicas, e com os saberes que possuo, fazer algo no combate ao racismo?”. Para 

tanto, é mister estabelecer um compromisso ético, político, estético e pedagógico com as 

nossas ancestralidades junto a toda a comunidade educativa, pois os nossos passos vêm 

de longe, como afirmava a ativista brasileira Jurema Werneck (2005). Temos muitos 

caminhos delicados e complexos para seguir. A experiência nos mostra, corroborando 

Angela Davis, que não basta dizer não se é racista, é preciso ser antirracista todos os 

dias. 

Em nossa escola, os valores civilizatórios afro-brasileiros, de que nos fala 

Azoilda Loretto Trindade (2024), já estão inclusos no PPP. São a base para os 

planejamentos das docentes, inspirando-as a construir um outro cotidiano, libertador, 

justo e inclusivo, junto com as crianças e bebês. 

O nosso foco são as crianças e os bebês porque são eles e elas os principais 

sujeitos de direitos garantidos por leis federais, municipais   e estaduais.  Entre eles, 

reside o direito de saber sobre sua ancestralidade e de sua realidade, conhecimentos que 

legalmente precisam ser garantidos pelos profissionais das infâncias, 

independentemente das suas ideologias, crenças, valores e credos. As crianças têm 

direito de viver as suas infâncias e de conhecer as histórias do seu povo, conforme 

asseguram as leis nº 10.639/03 e nº 11.645/08. A escola, a família, o estado e sociedade 

civil organizada, todos de forma coletiva, colaborativa e empenhados, com os devidos 

investimentos financeiros, devem garantir que os pequenos saibam sobre sua origem, 

dando condições estruturais, materiais, pedagógicas e afetivas para que tais direitos 

sejam cumpridos. 

Enquanto atores do poder público, é necessário que façamos a nossa parte e que 

cada servidor cumpra o seu papel nas condições de que dispõem, colocando-se em 

diálogos constantes sobre as mazelas sociais, com as quais o racismo estrutural está 

diretamente articulado. Nossa prática deve ensinar que não podemos naturalizar as 

violências, aceitando que as crianças vivam sem dignidade e sem os seus direitos 

fundamentais. Ao mesmo tempo, é preciso pôr em evidência o fato de que a maioria da 

população, mesmo sendo a parcela mais oprimida da sociedade, não consegue enxergar 

com clareza as violências que sofre por conta de um denso processo de alienação que 

lhe foi imposto historicamente, como mostra Paulo Freire (2023). Por isso mesmo, 

muitas vezes os indivíduos pertencentes a tal estrato social reproduzem por si próprios 

as formas de opressão que recai sobre eles. 



242 
 

Felizmente, temos, hoje, um grande acervo que nos subsidia no trabalho 

pedagógico e nos permite, pouco a pouco, revelar as diversas facetas desse aparato 

opressivo. São legislações, livros didáticos e paradidáticos, artigos científicos e muitos 

outros materiais que são incorporados ao Currículo antirracista para subsidiar os 

planejamentos docentes. Tais subsídios têm sido muito importantes no processo de 

desconstrução dos pensamentos e práticas equivocadas no que diz respeito às relações 

étnico-raciais nas escolas das infâncias. Lugar de fala, epistemicídio, branquitude, 

descolonização, consciência étnica, afirmação identitária, racismo estrutural, entre 

outros conceitos, são saberes necessários e fundamentais à prática pedagógica 

antirracista. 

Mas documentos institucionais, municipais e federais sozinhos não farão 

mudanças. São necessárias articulações com outras políticas públicas, entre as quais 

decorrem a compra e distribuição de materiais pedagógicos atualizados e a garantia da 

formação continuada no centro da escola e fora dela, com bolsas de estudos de pós-

graduação para se produzir ciência sobre esse tema e para incentivar a própria escola e a 

comunidade no diálogo com as instituições acadêmicas, ampliando e articulando as 

universidades com o chão das escolas. Na verdade, precisamos sempre relembrar que 

produção científica e materiais pedagógicos (livros, brinquedos, tecidos, instrumentos 

etc.), bem como as verbas destinadas especificamente para a implementação de ações 

pedagógicas antirracistas não são privilégios de um segmento, mas sim ações 

reparatórias, de cunho ético e político, responsivas aos danos históricos de tantos 

séculos de opressão. 

Não obstante, enquanto a justiça das políticas públicas ainda engatinha, já 

podemos fazer muita coisa. A minha experiência mostrou que, em nossa escola, apesar 

das condições ainda limitadas de que dispunhamos, foi possível montar um plano 

formativo. Iniciamos com formações de uma hora por semana e, em todos os momentos 

possíveis, convidávamos um especialista para promover o aprofundamento da teoria. As 

professoras, com base nas orientações dos documentos legislativos e articuladas com o 

PPP da unidade, elaboravam as cartas de intenções e o diário de bordo (São Paulo, 

2022d), tendo os princípios educativos antirracistas escritos nesses documentos e 

articulando-os junto com as crianças e bebês. 

Entre os documentos relevantes para o nosso trabalho pedagógico, vimos, está o 

Currículo antirracista (São Paulo, 2022c). Construído pelas contribuições de educadoras 

e educadores da rede, ele não traz receitas prontas, como se fosse um livro didático. Seu 



243 
 

grande potencial consiste em apresentar concepções, contextualizar a história dos povos 

africanos na diáspora, trazer relatos de práticas, repertórios de livros e referência 

bibliográficas, instigando as (os) professoras (es) coordenadoras (es) a terem autonomia 

e autoria para construir, com suas crianças e bebês, vivências de educação antirracista 

de forma potente e significativa. A partir de cada realidade escolar, de cada sala e das 

escutas e narrativas vindas dos próprios bebês e crianças, as docentes estabelecem 

diálogos, ofertando momentos de aprendizagem sobre as questões étnico-raciais. 

O documento traz disparadores conceituais que consideram os saberes ancestrais 

e nos quais os professores e a coordenação pedagógica podem buscar estratégias que se 

valham das múltiplas linguagens, articuladas com saberes sociais, culturais e de 

experiências de vida. Algumas experiências de utilização desses parâmetros podem ser 

vistas nos relatos de práticas por mim observadas, que constam no quarto capítulo desta 

dissertação, bem como em seus apêndices, com observações de práticas comentadas e 

discutidas por mim enquanto coordenadora pedagógica. Nessas ações, o objetivo era 

sempre permitir aos educadores o exercício da autoria, com autonomia para 

continuarem pesquisando, planejando e ofertando experiências significativas às crianças 

e aos bebês durante o ciclo letivo, de modo a garantir e efetivar o Currículo antirracista 

no período dos três primeiros anos de vida. 

Nesse processo formativo, todos nos constituímos como seres aprendentes. 

Como diz Paulo Freire (1987), é na relação com o outro que se constrói o 

conhecimento. Cabe também uma reflexão como a de Nilma Lino Gomes (2017, p. 

128), segundo a qual há algo em comum a ser superado para a construção de uma 

emancipação social conjunta. O racismo, o patriarcado e o capitalismo global são 

alimentados pelas várias formas de discriminação e pela colonialidade do poder, do ser 

e do saber. Os autores mencionados sabem que, ao final, a superação do racismo, do 

patriarcado e do capitalismo global, que tanto desejamos, trará vitórias para todas as 

lutas específicas e colocará a sociedade e o Estado no rumo da emancipação social e da 

democracia reinventada. 

No caso aqui examinado, as minhas observações se deram sob as minhas 

funções enquanto coordenadora pedagógica. Diante da complexidade do cargo, é 

fundamental que haja muitas atribuições, responsabilidades essas que vamos adquirindo 

ao longo das relações que estabelecemos e que são construídas com as outras pessoas 

que também fazem parte da cultura escolar. 



244 
 

Na instituição em análise, os professores, em sua maioria, atuam há mais de 

cinco anos na mesma escola. Muitos deles já têm entre dez e quinze anos de exercício 

de seus cargos no mesmo CEI, e falam que vão se aposentar lá. Existe uma sensação de 

pertencimento, pois muitas educadoras já deram aulas para os pais de seus alunos atuais, 

fato que é contado com brilho nos olhos. Portanto, a história de cada uma e cada um é 

muito importante, como é importante o diálogo, a escuta, a flexibilização, a empatia, o 

pertencimento, a coletividade, a colaboratividade, a gestão democrática, o respeito aos 

processos e às histórias de vida das crianças e dos bebês, bem como às nossas. Articular 

os saberes teóricos aos saberes vividos e experienciados dos educadores é fundamental 

para construirmos uma educação antirracista pautada em nossos valores e costumes 

ancestrais visando o bem viver, como afirma Ailton Krenak (2020, p, 28).. 

O grande desafio da coordenação pedagógica é lidar com as relações 

interpessoais, com a complexidade humana, com a diversidade de narrativas. Porém, se 

não acreditarmos no outro e na sua capacidade de transformação, não conseguiremos 

afetá-lo de forma significativa. Como já afirmaram estudiosos do nível de Paulo Freire 

(1987), e Jorge Larrossa (2002), é por meio das tematizações das práticas, das conversas 

no cotidiano, nas formações semanais, nas rodas de conversas com as famílias, nos 

encontros para aprofundamento com os especialistas, enfim, nas situações concretas 

relativas a suas práticas que cada profissional será tocada (o) de alguma forma. Muitas 

feridas pode ser, inclusive, ressignificadas, promovendo saúde mental para muitas 

pessoas – falo por mim, quando olho para trás e vejo toda a minha caminhada no 

combate ao racismo. 

De maneira natural, as famílias nos comunicaram que gostam de frequentar a 

nossa escola, pois se sentem muito acolhidas. Essas falas reverberam no dia a dia do 

CEI da mesma forma que o fazem no gráfico apresentado no corpo do presente texto. 

Vimos que os familiares avaliam o nosso acolhimento como muito bom. Dos 

entrevistados, 95% relatam que acolhemos muito bem as famílias. Para articularmos 

esses dados com um caso específico, convém mostrar um trecho da entrevista de uma 

mãe. Ela relata que, quando precisou da escola para realizar uma intervenção sobre os 

impactos do racismo nas angústias da sua filha de apenas dois anos, numa questão 

relativa a seus cabelos, a escola teve alguns procedimentos práticos que colaboram para 

a resolução do problema: 

 



245 
 

M: O ano passado foi muito difícil para nós como família, percebemos que a 

L., com três anos, não estava se reconhecendo como uma criança preta. Pelo 

contrário, ela estava sentindo uma grande rejeição por conta do cabelo. Eu 

sempre tive o cabelo cacheado, e passei por um processo de alisamento. A L., 

que me tinha como referência, levou um choque quando eu alisei os cabelos. 

Desde então ela começou a ter uma crise tão forte que chegou ao ponto de 

puxar o próprio cabelo. Ela dizia “eu não quero esse cabelo”, “quero meu 

cabelo de outro jeito”. Quando ela disse isso, juro, na hora eu não tive reação, 
meu marido teve que segurar as mãos dela para ela parar de puxar o próprio 

cabelo, e fui tentando acalmá-la. Ela não chorava de dor de puxar o cabelo, 

ela chorava e dizia que não queria aquele cabelo. No primeiro momento eu 

não sabia o que fazer, confesso que fiquei triste, chateada e perdida, sem 

saber o que fazer com a minha filha. Depois que ela dormiu, conversei com o 

meu marido e falei que tínhamos que fazer alguma coisa urgentemente. 

Pensamos em algumas estratégias e percebemos que, sozinhos em casa, não 

seria suficiente, precisaríamos de ajuda. Então no dia seguinte nós fomos à 

escola conversar com a professora da L. logo de manhã. Ela me recebeu 

muito bem, a outra professora ficou com as crianças e pudemos conversar 

sobre a minha angústia. Em seguida a professora relatou que ia me ajudar, 
dizendo que na escola já existia esse projeto e que, sabendo desse fato, ia 

intensificar ainda mais as atividades. No mesmo dia, saí da sala da professora 

e fui falar com você, coordenadora. Eu fui muito bem acolhida pela 

professora e por você, Renata [choro]. Por conhecer vocês, eu sabia que seria 

acolhida, sempre tive plena confiança nessa escola, e tinha certeza de que 

aqui eu teria total apoio, sabia que eu e a L. seríamos ouvidas, sabia que meu 

desespero não seria silenciado aqui nessa escola, com aquelas frases: “isso 

passa” ou “é coisa de criança”. Não foi o que aconteceu. Vocês me ouviram 

e você me disse que iríamos conversando durante o processo. Conforme nós 

íamos conversando, lendo histórias pretas para a L., ficamos pensando o que 

poderíamos fazer em casa, e aqui na escola também vocês iam dando 
continuidade com as histórias, danças, músicas, vídeos, entre outras coisas. 

Em casa fui colocando quadros dela com cabelos soltos cacheados, fui 

comprando “maria chiquinha” para enfeitar o cabelo dela, e fui percebendo 

que a L. também foi participando de muitas ações aqui no CEI. A professora 

ia compartilhando comigo e, no final, as professoras, tanto da manhã quanto 

da tarde, fizeram um portfólio dos trabalhos e ações que foram realizando 

junto à L e com todas as crianças da sala ao longo dos meses. Eu fiquei muito 

feliz de ver esse portfólio. Dentro de um dos registros, estava escrito: “era 

uma atividade sobre o tom de pele”. A princípio a L. não queria que o tom de 

pele dela fosse daquela cor, e depois que essa atividade foi repetida várias 

vezes, a minha filha estava entendendo sobre o tom de pele. Ela dizia que era 

da cor da mamãe, da vovó, e nós somos pretas da pele retinta. No final do 
ano, ela comentou sobre a sua amiga de sala, a B., que tinha o cabelo igual ao 

dela, ela chegava em casa dizendo que a amiga dela tinha o cabelo 

enroladinho igual ao dela. Nós colocávamos muitos vídeos em casa 

propositalmente. Vídeos de crianças que tinham cabelos cacheados iguais ao 

dela. Colocávamos vídeos de danças, bailarinas que ela gosta, bailarinas 

pretas de cabelos cacheados. Hoje em dia ela já fala “olha, o cabelo está igual 

ao meu”. Eu sempre reforço dizendo: “olha, filha, que cabelo bonito!”. 

Antigamente ela falava que não era, agora, quando vê, ela diz que o cabelo é 

igual ao dela. Nesses dias aconteceu uma coisa que, para mim, foi uma 

situação muito boa. A minha cunhada chegou para a L. e disse: “olha, L., vou 

pintar o meu cabelo de vermelho, o que você acha?”. A L. disse para ela: 
“não, cada um tem o seu cabelo, tem gente que tem cabelo preto, tem gente 

que tem cabelo vermelho e seu cabelo é bonito do jeito que ele é... [choro da 

mãe]. O papai tem um cabelo, a mamãe tem outro cabelo”. Ao ouvir a L. 

falando daquele jeito, eu ganhei o meu dia, vocês me acolheram de uma 

maneira, vocês sentiram o meu choro de desespero, eu me senti muito 

acolhida e respeitada por vocês, mas eu já sabia que vocês iam me acolher e 

me ajudar nesse processo com a L. 



246 
 

 

Esse relato suscita reflexões sobre questões diversas. Uma delas é sobre o papel 

da escola das infâncias no combate ao racismo. Como o nosso CEI é bem pequeno, esse 

ano estamos atendendo 95 famílias. Conhecemos todas elas e temos contato bem 

próximo com a maioria. Sabemos dos casos de alta vulnerabilidade, como das pessoas 

que sofrem violência doméstica, por exemplo. A mãe do depoimento acima foi 

escolhida para participar da entrevista porque aquele era o último ano da sua filha no 

CEI, sendo que ela já está conosco há três anos. Isso significa que a mãe conhece bem 

os projetos da unidade e pode falar sobre a cultura da escola com propriedade. Note-se 

que, assim como devemos, enquanto equipe, respeitar as singularidades das crianças e 

bebês, nós também tentamos singularizar as famílias, pois cada mãe e pai tem uma 

história, uma trajetória de vida que precisa ser acolhida e respeitada por nós, 

profissionais das infâncias. A partir desse relato, voltamo-nos ao que diz respeito à 

angústia que a mãe passou com sua filha de apenas dois anos de idade. 

O dilema retratado pela mãe é o mesmo que muitas mães pretas passam, relativo 

aos cabelos crespos ou ao tom de pele das crianças, que, por muitas vezes, são 

ridicularizadas com palavras racistas (cabelo de pixaim, cabelo de bombril, cabelo de 

esponja de aço etc.). Muitas mulheres e meninas negras sofrem ou já sofreram 

violências simbólicas por conta dos cabelos. Essa temática é muito cara para nós 

mulheres negras, que somos julgadas por conta dos nossos cabelos crespos. Se para 

nós, mulheres pretas adultas, já é um sofrimento pensar na ridicularização e não 

aceitação da nossa pele e do nosso cabelo, imagine para uma criança de apenas dois 

anos de idade, que já entendeu que o cabelo socialmente bonito e aceitável é o cabelo 

liso. A mãe compartilhou essa problemática com a professora e com a coordenadora 

pedagógica porque sabia que a escola fazia um trabalho relativo ao fomento da 

autoestima das crianças racializadas. Percebemos que ela se sentiu acolhida e segura 

para pedir apoio à escola. O CEI e a família foram traçando metas e investiram em boas 

referências e conversas com a criança até ela perceber que seu cabelo era tão bonito, 

cheiroso e macio quanto o das meninas brancas. 

A criança foi instigada a perceber que havia outras pessoas na família e nas 

imagens fixadas nas paredes que se pareciam com ela. Gradativamente a mãe foi 

percebendo que a criança começava a gostar de si e, a partir de muitas intervenções, 

tanto em casa quanto na escola, a criança começou a se reconhecer e gostar do que via 

no espelho. O relato da mãe que nos instiga a refletir sobre a complexidade da temática 



247 
 

e sobre como falar de racismo perpassa pela subjetividade – só quem sente na pele a 

negação e violência do racismo sabe descrever o que é passar por isso. Não é tão 

simples tratarmos das sequelas que o racismo causa nas crianças pequenas, e por isso 

defendo que os profissionais das infâncias, por meio de seus planejamento e práticas, 

continuem fortalecendo cotidianamente a subjetividade das crianças e dos bebês, 

ofertando imagens, brincadeiras, jogos e brinquedos que valorizem e fortaleçam a sua 

cultura. Por isso, o trabalho com as questões raciais, em uma perspectiva inclusiva, é 

urgente, e nós, que estamos nos espaços educativos, somos responsáveis por colaborar 

com a construção da identidade da criança. Percebemos que a família sozinha não daria 

conta disso. O relato da mãe nos mostrou que o trabalho no combate ao racismo é 

coletivo e intencional, entre a escola e a família. 

Desse modo, concordamos com bell hools quando a autora diz, em seu livro 

Tudo sobre o amor (2021, p. 59), que o 

amor esteve sempre e apenas associado a se sentir bem [...]. Quando os 

indivíduos são feridos nos espaços onde conheceriam o amor durante a 

infância, esta ferida pode ser tão traumática que qualquer tentativa de voltar a 

habitar aquele espaço parece extremamente insegura e, às vezes, até mesmo 

uma ameaça à vida. 

 

Ainda sobre isso, a pensadora estadunidense afirma que: 

 

A necessidade dolorosa criada pela falta de amor só pode ser preenchida 

aprendendo outra vez a amar e ser amado. Nós devemos descobrir por conta 

própria que o amor é uma força tão real quanto a gravidade, e que ser 

sustentado pelo amor todos os dias, a cada hora, a cada minuto, não é fantasia 

– é desejado que este seja o nosso estado natural (hooks, 2021, p.188). 

 

Destacamos, outrossim, que a luta por uma escola de justa qualidade, reflexiva e 

antirracista como almejamos é um trabalho desafiador para quem se encontra no chão 

das escolas públicas. As situações enfrentadas nesse contexto vão além das ações 

pedagógicas. Somos afetados e temos vários atravessamentos em nossa carreira no 

sentido da desqualificação da escola pública de modo geral. É cada vez mais complexo 

lidar com ações verticais que não dialogam coma base,  que desrespeitam os princípios 

da gestão democrática que estão previstos na constituição de 1988. 

Neste contexto capitalista, os privilegiados têm outro jeito de ver o mundo. Vão 

tentar suprimir, apagar, negligenciar, marginalizar, das mais diversas formas, nossos 

pensamentos antirracistas, para que, de fato, os estudos que denunciam o racismo sejam 

desacreditados e as legislaçõesque buscam minimizar os seus efeitos não sejam 

implementadas. As elites entendem que conhecimento é poder e que o trabalho com as 



248 
 

relações étnico-raciais não sai da retórica dos chefes de estado. Incluir as histórias dos 

povos afrodescendentes e indígenas no currículo e no PPP das unidades é, sim, dar 

condições histórico-político-sociais aos mais desfavorecidos de se reconhecerem e de 

fortalecerem sua autoimagem. Para enfrentar o racismo estrutural, precisamos ter um 

posicionamento político, crítico e ideológico sem neutralidade, como Paulo Freire 

(1987)  dizia. Mesmo com todas as limitações e projetos sistêmicos de desqualificação, 

das mais diversas ordens, da escola pública, o trabalho sobre as questões étnico-raciais 

nos leva a outra lógica de pensamento, de organização e de ação. A escola, a meu ver, 

precisa ser um “grande quilombo”, no sentido de promover a mobilização por justiça 

social e pela garantia de direitos para todos os excluídos. Sem a formação continuada 

centrada na escola, como um espaço de mudança, conforme Placco e Almeida (2013), 

continuaremos a reproduzir o mesmo sistema que vem sendo operado há séculos. 

Para além das análises dos processos formativos, esta dissertação tentou buscar o 

espírito de coletividade, da cooperatividade, da circularidade, do diálogo, da escuta. Ao 

longo da minha jornada enquanto coordenadora pedagógica, fui compreendendo que 

também sou humana e que não sou a detentora dos saberes. Assim como os bebês têm 

muito a nos ensinar por meio dos seus gestos, balbucios e sentimentos, os adultos 

também, com toda a sua bagagem histórica, política, cultural e social, podem articular 

seus saberes e experiências, transformando-os em ações práticas junto ao coletivo. O 

papel da gestão escolar, juntamente com a coordenação pedagógica e com os seus pares, 

é de fundamental importância, tendo como princípio a formação continuada centrada na 

escola como eixo para a mudança, articulada com o PPP e com os documentos oficiais. 

Nesse papel de liderança, não se pode negar  ou alegar o  desconhecimento ou 

descumprimento das leis. 

Em entrevista para esta pesquisa, quando pedimos para apontar os maiores 

desafios em relação à implementação das leis nº 10.639/03 e nº 11.645/08, bem como 

do currículo antirracista da PMSP, um gestor afirmou: 

 

Eu acho que não existe um ente responsável, eu acredito na 

corresponsabilidade. Não adianta o diretor fazer descer goela abaixo e o 

professor não se sentir pertencente. Esse é um trabalho conjunto, de 

formação, o grupo precisa entender a necessidade, assim como o gestor 

precisa entender e propor um trabalho conjunto, senão ficará algo impositivo 
que funcionará enquanto o gestor estiver observando – a portas fechadas o 

educador faz o que quer e como quer. Não há garantia que aquela política 

pública está sendo implementada como deveria. Entretanto, eu parto do 

pressuposto da honestidade, da sinceridade. Com certeza a responsabilidade 

maior é do gestor, na figura principal da(o) coordenadora(or) pedagógica(o) 



249 
 

que está na linha de frente na formação junto aos professores, mas tem que 

ser um trabalho de engajamento. Não podemos cobrar algo que eles nunca 

tiveram, ou tiveram de uma forma inadequada. Cabe à gestão mostrar que é 

uma legislação, mas precisa garantir que esse professor tenha clareza da 

importância, para que se torne um formador, um pesquisador. Senão, será um 

tarefeiro, ele só vai fazer porque é obrigado, e nós sabemos que, quando se 

faz algo por obrigação, a qualidade e os resultados são questionáveis. Eu 

acho que precisa haver uma formação continuada da(o) coordenadora(or) 
assumindo todos os desafios do seu grupo de trabalho, pois, como eu falei, é 

uma temática que mexe com as estruturas, e o professor não pode estar alheio 

a isso. É muito difícil você conversar com as pessoas que têm o pensamento 

cristalizado, principalmente nas questões religiosas, e fazer com que essas 

pessoas valorizem os orixás porque para elas os orixás são coisas do 

demônio. Como eu vou obrigar uma pessoa a falar de orixás na sala de aula se 

ela achar que esse tema faz com que ela cometa um pecado? O processo de 

construção de uma nova postura é lento. É preciso ter muito cuidado porque 

qualquer fala ou posicionamento que tomarmos de forma autoritária nos fará 

perder o rumo. Falar de uma temática tão complexa como essa mexe com as 

estruturas, com as convicções e com as crenças das pessoas. Desse modo, 
acredito no papel da formação sempre devagar para garantir que esse 

professor se conscientize. Não é um trabalho de um mês, nem de um ano, é 

um trabalho de uma vida, porque transformar a mente das pessoas que têm 

pensamentos cristalizados, é muito difícil. Eu acredito que seja um papel de 

engajamento, mostrar para esse pai, para essa comunidade educativa, que 

essa temática é muito importante e trabalhar, gradativamente, para que 

consigamos implantar esse currículo da forma adequada, e não apenas uma 

tarefa para o professor dizer “olha, eu fiz o que você me pediu”, sem o 

comprometimento de que a educação carece. 

 

A assistente de direção também participou da entrevista e se posicionou da 

seguinte forma: 

 

Um dos maiores desafios para trabalharmos e implementarmos o currículo 

antirracista no interior do CEI é chamar os responsáveis, fazer com que eles 

percebam essa necessidade de se falar e de se trabalhar com esses conteúdos 

desde a educação infantil. Os responsáveis, sejam os educadores ou a 

comunidade escolar como um todo, estamos em uma cultura com muitos 

vícios. Infelizmente nós naturalizamos muitas práticas racistas como se 

fossem normais – e não são. Reconhecer a sociedade racista é importante e se 

perceber enquanto sujeitos transformadores de mudanças e posturas é um dos 

desafios de se trabalhar com educação antirracista. Essa ação para mim é um 
dos nossos maiores entraves: articular a educação antirracista na educação 

infantil junto aos familiares, que em sua maioria são evangélicos. Não é fácil, 

a nossa cultura ainda propaga o racismo, pois crescemos nessa educação em 

que não se discutia, não se questionava, não tínhamos a cultura negra 

valorizada. Era propagado que o negro servia ao branco, com seu trabalho 

escravo, e nós naturalizamos isso nas falas, nas ações, repudiando alguns 

objetos, os elementos da cultura, que atribuímos a questões do mal. Na 

educação infantil temos a oportunidade de mudar esta história, pois trabalhar 

com as crianças e bebês é lindo! Atualmente temos um acervo literário muito 

bom na nossa escola, claro que pode ser melhorado, podendo ser trabalhado 

de forma lúdica para atingir as crianças e demais projetos. Tais temáticas 

ainda são fortes, por isso a literatura preta é importante, principalmente para 
as meninas pretas, para elas se sentirem representadas. Vemos muitas falas 

preconceituosas sobre os cabelos, mas os livros ajudam muito a desconstruir 

muitos estereótipos sobre a cultura. Percebo que os livros permitem uma 

valorização dessa temática, sendo uma forma de adentrarmos na educação 

infantil junto às crianças. A formação continuada dos professores é 



250 
 

fundamental para eles entenderem a necessidade da abordagem e como essa 

formação reverbera e se reflete junto aos pais e na comunidade. É um desafio 

muito grande, porque não é só entendermos que precisamos trabalhar, é toda 

uma cultura, a lei que nos obriga, agora temos o currículo que precisa ser 

implantado. Temos os governantes que não colaboram, então são muitas 

questões que precisam ser analisadas, que impactam o nosso trabalho. 

 

A articulação e a parceria com os gestores da unidade foi de fundamental 

relevancia para a implementação da legislação para além das formações, nos que diz 

respeito à compra de materiais e aos acertos com outros formadores convidados, como 

quando organizamos o 1º Seminário de Educação Antirracista, realizado em nosso 

território em consonância com as práticas das docentes. Tudo aconteceu devido à 

parceria, ao apoio e compreensão do nosso papel enquanto cidadãos. Para fortalecer o 

trabalho pedagógico-formativo, é necessário manter um diálogo constante entre o 

administrativo e o pedagógico, de maneira articulada com o PPP da UE. O trio gestor 

tem clareza do seu papel enquanto mediador e facilitador dos processos formativos que 

visam à implementação do Currículo antirracista (São Paulo, 2022c). Para tal, cada 

componente do trio precisa focar em seus objetivos comuns, pensando na garantia de 

direitos aos pequenos, com a construção de uma sociedade humanizada e justa como 

horizonte. 

Para responder às inquietações iniciais da pesquisa, esta dissertação empreendeu 

um percurso longo. Na primeira seção, apresentou-se todo o referencial teórico deste 

estudo, incluindo um acervo rico de autores engajados na tarefa de desmistificar e 

desconstruir pensamentos, atitudes, palavras e concepções racistas. Realizou-se uma 

busca minuciosa para criar condições de refletir sobre as muitas possibilidades de 

superação das desigualdades oriundas do racismo estrutural, bem como para 

fundamentar os elementos que justificam e historicizam nosso país. Ainda nessa altura 

da dissertação, articulamos o contexto temático com as ideias do pesquisador Paulo 

Freire, sobretudo a partir das obras Pedagogia da esperança, Pedagogia do oprimido e 

Pedagogia da indignação. Esses textos são fundamentais para se repensar os papéis dos 

profissionais da educação, no sentido de intervenção no mundo com postura ativa, 

crítica e reflexiva. Trata-se de uma ação para além dos muros da escola. Com efeito, o 

meu objetivo foi estabelecer um diálogo entre a escola, seu território e a universidade, 

prezando por conjungir os saberes sobre as relações étnico-raciais e sobre a educação 

antirracista com os pensamentos de Paulo Freire. 

Adiante, na segunda seção, recorri à historiografia para descrever como eram 

tratadas as crianças escravizadas no período colonial no Brasil, bem como os impactos e 



251 
 

sequelas desse período no contexto atual. Nesse momento, não dei detalhes sobre como 

eram tratadas as crianças nos seus países de origem antes da colonização, nem sobre 

como as crianças indígenas integravam as suas formações sociais. Com efeito, 

verifiquei muitas lacunas relativas a esses dados, o que mostra a necessidade de maiores 

aprofundamentos, de modo a gerar outras narrativas sobre as infâncias, saindo da lógica 

eurocentrada. 

Na terceira seção, tentei demonstrar a efetivação do Currículo antirracista no 

contexto do CEI, examinando como está sendo implementada essa política pública no 

chão da escola observada. A partir da minha experiência como coordenadora 

pedagógica, apresentei as estratégias e as metodologias ofertadas, articuladas com o 

PPP e com o planejamento das docentes, especialmente considerando os registros de 

suas cartas de intenções e seus diários de bordo. 

Apresentei o CEI e as práticas docentes na quarta seção, tendo como foco o 

trabalho realizado nas formações ocorridas na unidade escolar observada. Para tanto, 

foram levantados dados a partir de questionários, grupo focal e relatos de práticas com 

devolutivas da coordenadora pedagógica. Ali, analisei os percursos metodológicos, 

tendo as experiências vividas dos participantes como processo formativo. 

É importante salientar que, mesmo com uma comunidade conservadora  – 

conforme visto no gráfico sobre a religião das famílias (52% são evangélicas) – não 

tivemos muitos problemas no que se refere à oferta de determinados materiais e de 

situações da cultura africana e indígena em nosso cotidiano e festividades. No entanto, 

houve um caso, bem pontual, de uma mãe do berçário que não quis levar para casa o 

boneco preto e o livro Meu crespo é de rainha, da escritora bell hooks. No episódio, não 

entramos em confronto com essa mãe, porém, nessa sala especificamente, 

intensificamos as leituras, os contextos investigativos e os materiais voltados à temática 

racial, retratando e valorizando as diversas culturas, principalmente a negra e a 

indígena. Temos como hábito, ao longo de todos os nossos encontros formativos junto 

aos pais, mães e responsáveis, instigar temáticas que buscam o respeito para com as 

diversidades e diferenças e assim continuamos ao longo do ano letivo, sendo que o 

projeto político-pedagógico precisa se materializar em nossas práticas e posturas 

cotidianas. 

A formação continuada determinou o fortalecimento e o comprometimento da 

equipe em relação à temática, e os documentos orientadores também foram 

fundamentais para a reflexão sobre as práticas realizadas e para fortalecermos o nosso 



252 
 

PPP, tornando o nosso espaço um ambiente mais respeitoso com todas as etnias. Nossas 

ações tomaram proporções para além dos muros do CEI. Tivemos formações com 

outros especialistas, convidamos professoras de outras escolas para relatarem suas 

práticas e, por fim, fizemos o nosso 1º Seminário de Educação Antirracista com a 

colaboração de muitos parceiros do território. Desse modo, estamos criando uma cultura 

reflexiva sobre a temática racial que se estende para o território além da escola, 

convidando outros parceiros e atores para a discussão. Para esse fim, já planejamos, 

para o primeiro semestre de 2025, o 2º Seminário de Educação Antirracista, focado nas 

questões étnico-raciais e de gênero. Mesmo aqueles que se mostraram indispostos com 

as situações antirracistas demonstraram escutar, mantendo um diálogo constante 

conosco e, eventualmente, repensando seus conceitos. Obviamente, cada um foi afetado 

conforme suas próprias experiências e visões de mundo, porém, o enfretamento do 

racismo e das outras opressões sociais precisa ser contínuo, tendo sempre como fonte, 

além das perspectivas teóricas, as avaliações sobre o trabalho já realizado. 

Nilma Lino Gomes (2017) também nos chama a atenção para que invistamos na 

capacidade dessa articulação entre a escola e os movimentos sociais. Também inspirada 

nas ideias de Paulo Freire, a autora argumenta que a educação não pode temer o debate 

e a análise da realidade. Assim, vamos construindo uma educação antirracista 

participativa, dialógica e reflexiva junto a outros movimentos sociais, que estão também 

sentindo sede de justiça e de mudanças, descolonizando os conhecimentos e realizando 

um papel formativo na comunidade: 

 

Reafirmamos que o movimento negro constrói um projeto educativo 

emancipatório e, dentro deste, socializa os saberes construídos pela 

população negra ao longo da sua trajetória histórica. Esses saberes são fruto 

da subjetividade desestabilizadora construídas na trajetória dos negros e das 

negras e nos seus corpos. Subjetividades que foram passadas de geração em 

geração como herança, cultura e resistência. Assim, o projeto educativo 

emancipatório do Movimento Negro, do ponto de vista institucional, tem 

como foco a educação básica e o ensino superior. Porém, ele não se reduz à 

educação formal. Ele visa à educação como processo de formação humana, 

vivido por todos nós. Visa, ainda, promover um processo social, cultural, 

pedagógico e político de reeducação do negro e da negra sobre si mesmos e 
sobre o seu lugar de direito na sociedade brasileira (Gomes, 2017, p. 130). 

 

Devemos celebrar as pequenas conquistas. Nesse sentido, esta pesquisa é uma 

grande celebração de um trabalho coletivo. É imprescindível reconhecer aqui que as 

articulações, as reflexões e as parcerias com o Movimento Negro Unificado, seus 

militantes e ativistas, com o instituto federal na zona Leste de São Paulo, o Coletivo 



253 
 

Leste Negra, a Associação Esportiva 100Zala e a Pastoral Afro foram determinantes 

para o trabalho pedagógico desenvolvido no centro de educação infantil aqui observado. 

Foi esse movimento que levou a nossa escola à autorreflexão e à abertura a outros 

saberes que também nascem das experiências de mundo, das participações sociais. Isso 

nos mostra que a escola não pode ficar isolada em si mesma, sem dialogar com a 

sociedade e com os movimentos sociais que, igualmente, são produtores de 

conhecimentos e culturas. Outras pessoas, outros coletivos estão produzindo e 

construindo saberes que podem e devem colaborar para o trabalho nas unidades 

educacionais. Processos pedagógicos assim nos possibilitam criar mecanismos 

formativos, educativos e restaurativos, para tratarmos das feridas que foram abertas pelo 

racismo sobre o nosso povo em tantos séculos de opressão e, desde já, construirmos 

uma sociedade antirracista, mais justa, esperançosa e de paz. 



254 
 

 

6. REFERÊNCIAS 
 

ABRAMOWICZ, Anete; OLIVEIRA, Fabiana. Infância, raça e paparicação. Educação em 

Revista, Belo Horizonte, v. 26, n. 2, p. 209-226, ago. 2010. 

 

ADICHIE. Chimamanda Ngozi. O perigo de uma história única. 1ª ed. São Paulo: Companhia 

das Letras, 2019. 

 

AKOTIRENE. Carla. Interseccionalidade. São Paulo: Pólen, 2019. 

 

ALARCÃO, Isabel. Professores reflexivos em uma escola reflexiva. São Paulo: Cortez, 2022. 

 

ALMEIDA. Laurinda Ramalho. Formação centrada na escola: das intervenções às ações. In: 

PLACCO, V. M. N.S (org.). O Coordenador Pedagógico e a formação centrada na escola. 

São Paulo: Loyola, 2013. 

 

ALMEIDA, Sílvio Luiz de. Racismo estrutural. São Paulo: Jandaíra, 2021. 

 

ÂNGELO, Adilson de; REBELO, Aline Helena Mafra. In: SILVA, Marta Regina Paulo da; 

MAFRA, Jason Ferreira (Org.). Paulo Freire e a educação das crianças: infâncias e cidadania. 1. 

ed. Jundiaí, SP: Paco, 2022. 

 

ASANTE, Molefi Kete. The afrocentric idea in educacion. The Journal of Negro Education, 

Philadelphia, EUA: v. 60, n. 2, p. 170-180, 1991. 

 

ARIÈS. P. História social da criança e da família. 2ª ed. Rio de Janeiro, LCT, 2006. 

 

BARBOSA, Rogério Andrade. Jambo! Uma manhã com os bichos da África. Ilustração de Edu 

A. Engel. São Paulo: Melhoramentos, 2009. 

 

BENTO, Cida. O pacto da branquitude. 1. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 

 

BENTO, Maria Aparecida Silva; CARVALHO; Silvia Pereira de; SILVA JR., Hélio. Educação 

Infantil e práticas promotoras de igualdade racial. São Paulo: CEERT (Centro de Estudos das 

Relações de Trabalho - Formação continuada de educadores), 2012. 

 

BAIRROS, Luiza. A mulher negra e o feminismo. In: COSTA, Ana Alice Alcantra; 

SARDENBERG, Cecilia Maria B. (Org.). O feminismo do Brasil: reflexões teóricas e 

perspectivas. Salvador: UFBA, 2008. 

 

 

 



255 
 

 

BARBOSA. Maria Carmem Silveira. Especificidades da Ação Pedagógica com os bebês. 

Anais  Do I Seminário Nacional: Currículo Em Movimento: Perspectivas Atuais. Belo 

Horizonte, 2010. Artigo – mec-açãopedagógica-bebês-mcarmem/file.acesso em  agosto. 2025.   

 

BENTO, Maria Aparecida Silva. Pactos narcísicos no racismo: branquitude e poder nas 

organizações empresariais e no poder público. 2002. Tese (Doutorado em Psicologia Escolar 

e do Desenvolvimento Humano) - Instituto de Psicologia, Universidade de São Paulo, São Paulo, 

200 

 

BRAGA, Silvério. O plural na infância: aportes da sociologia. In: ABRAMOWICZ, Nete 

(Org.). São Carlos: EdUFSCar, 2010. 

 

BRASIL. Lei. n° 9394 de 20 de dezembro de 1996. Diretrizes e Bases da Educação Nacional. 

Diário Oficial da República Federativa do Brasil, Brasília, DF, 1996. Disponível em: L9394 

(planalto.gov.br). Acesso em: out. 2024. 

 

BRASIL. Ministério da Educação e do desporto. Diretrizes  Curriculares Nacionais para a 

Educação Infantil. (DCNEI), 2009. 

 

BRASIL. Lei nº 8.069 de 13 de julho de 1990. Estatuto da Criança e do Adolescente, Brasil, 

1990. 

 

BRASIL.  Lei nº 12.888/2010. Estatuto da Igualdade Racial. Brasilia, DF: 2010. 

 

BRASIL. Ministério da Educação e do Desporto, Secretaria de Educação Fundamental. 

Referencial Curricular nacional para educação infantil. V1. Brasília, DF: Ministério da 

Educação e do Desporto, 1998. 

 

BRASIL. Ministerio  da Educação e do Desporto. Secretaria  de Educação  Fundamental. 

Referencial Curricular Nacional para Educação Infantil.  (Volumes 1, 2 e 3). Brasilia: 

MEC/SEF.1999.    

 

BRASIL. Rio de janeiro: Lumes Juris. Lei nº 12.711/2012, de 29 de agosto  de 2012.  

 

BRASIL. Lei nº 7.716, de  5 de janeiro de 1989.  

 

BRASIL. Lei nº 12.990, de junho de 2014.  

 

BRASIL.  Lei nº 9.459, de maio de 1997. 

 

BRASIL. Decreto – Lei nº 2.848 de 7 de dezembro de 1940.  

 

BRASIL. Decreto Federal nº 4.228 de 13 de maio de 2002.  

 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm


256 
 

BRASIL. Decreto nº 4.886, de 20 de novembro de 2023.  

 

BRASIL. Decreto. 4.886, de 20 de novembro de 2003. 

 

BRASIL. Lei nº 10.639 de 09 de janeiro de 2003. Obrigatoriedade da temática História e Cultura 

Afro-Brasileira no currículo oficial da rede de ensino. Diário Oficial da República Federativa 

do Brasil. Brasília, DF, 2003. Disponível em: L10639 (planalto.gov.br). Acesso em: out. 2024. 

 

BRASIL. Ministério  da Educação. Base Nacional Comum Curricular. Brasilia. MEC, 2018.   

 

BRASIL. Ministério da Educação e Cultura. Diretrizes Curriculares Nacionais para a educação 

das relações etnico-raciais e para o ensino e cultura afro-brasileira e africana. Diário Oficial da 

República Federativa do Brasil. Brasília, DF, 2004. Disponível em: miolo_outubro 

(inep.gov.br). Acesso em: out. 2024. 

 

BRASIL. Ministério da Educação, Conselho Nacional de Educação. Resolução nº 01. Diário 

Oficial da República Federativa do Brasil. Brasília, DF, 17 de junho de 2004. 

 

BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 de desembro de 1996. Leis de Diretrizes de Base da Educação 

Nacional. 1996.  

 

BRASIL. Conselho Nacionalde Edcuação.  (CNE). MEC- Ministerio da Edcuação – acesso em 

01/06/2025. 

 

BRASIL. Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular. Brasília: MEC, 2018. 

 

BRASIL. Lei nº 11.645 de 10 de março de 2008. Altera a lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 

1996, modificada pela lei nº 10.639, de 09 de janeiro de 2003. Estabelece as diretrizes e bases da 

educação nacional, para incluir no currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade da 

temática “História e Cultura Afro–brasileira e Indígena”. Diário Oficial da República 

Federativa do Brasil. Brasilia, DF: Ministério da Educação e Cultura, 2008. Disponível em: 

https://legislacao.presidencia.gov.br/atos/?tipo=LEI&numero=11645&ano=2008&ato=dc6QTS61

UNRpWTcd2. Acesso em: ago. 2025. 

 

BRASIL. Ministério da Educação e Cultura. Plano Nacional de Implementação das Diretrizes 

Curriculares Nacionais para educação das relações étnico-raciais e para o ensino de história e 

cultura afro-brasileira e africana. Diário Oficial da República Federativa do Brasil. Brasília, 

DF, 2008. Disponível em: http://portal.mec.gov.br/docman/marco-2012-pdf/10206-15-plano-

nacional-de-implementacao-das-diretrizes-curriculares-nacionais- para-educacao-dasrelac/file. 

Acesso em: out. 2024. 

 

BRASIL. Ministério da Educação, Secretaria de Educação, formação continuada, diversidade e 

inclusão. História e cultura africana e afro-brasileira na educação infantil. Brasília: 

Ministério da Educação, 2014. 

 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/2003/L10.639.htm
https://download.inep.gov.br/publicacoes/diversas/temas_interdisciplinares/diretrizes_curriculares_nacionais_para_a_educacao_das_relacoes_etnico_raciais_e_para_o_ensino_de_historia_e_cultura_afro_brasileira_e_africana.pdf
https://download.inep.gov.br/publicacoes/diversas/temas_interdisciplinares/diretrizes_curriculares_nacionais_para_a_educacao_das_relacoes_etnico_raciais_e_para_o_ensino_de_historia_e_cultura_afro_brasileira_e_africana.pdf
https://legislacao.presidencia.gov.br/atos/?tipo=LEI&numero=11645&ano=2008&ato=dc6QTS61UNRpWTcd2
https://legislacao.presidencia.gov.br/atos/?tipo=LEI&numero=11645&ano=2008&ato=dc6QTS61UNRpWTcd2
http://portal.mec.gov.br/docman/marco-2012-pdf/10206-15-plano-nacional-de-implementacao-das-diretrizes-curriculares-nacionais-para-educacao-dasrelac/file#%3A~%3Atext%3DI%20%E2%80%93%20Introdu%C3%A7%C3%A3o.%20O%20papel%20indutor%20do%20MEC.%23%3A~%3Atext%3DI%20%E2%80%93%20Introdu%C3%A7%C3%A3o.%20O%20papel%20indutor%20do%20MEC
http://portal.mec.gov.br/docman/marco-2012-pdf/10206-15-plano-nacional-de-implementacao-das-diretrizes-curriculares-nacionais-para-educacao-dasrelac/file#%3A~%3Atext%3DI%20%E2%80%93%20Introdu%C3%A7%C3%A3o.%20O%20papel%20indutor%20do%20MEC.%23%3A~%3Atext%3DI%20%E2%80%93%20Introdu%C3%A7%C3%A3o.%20O%20papel%20indutor%20do%20MEC
http://portal.mec.gov.br/docman/marco-2012-pdf/10206-15-plano-nacional-de-implementacao-das-diretrizes-curriculares-nacionais-para-educacao-dasrelac/file#%3A~%3Atext%3DI%20%E2%80%93%20Introdu%C3%A7%C3%A3o.%20O%20papel%20indutor%20do%20MEC.%23%3A~%3Atext%3DI%20%E2%80%93%20Introdu%C3%A7%C3%A3o.%20O%20papel%20indutor%20do%20MEC
http://portal.mec.gov.br/docman/marco-2012-pdf/10206-15-plano-nacional-de-implementacao-das-diretrizes-curriculares-nacionais-para-educacao-dasrelac/file#%3A~%3Atext%3DI%20%E2%80%93%20Introdu%C3%A7%C3%A3o.%20O%20papel%20indutor%20do%20MEC.%23%3A~%3Atext%3DI%20%E2%80%93%20Introdu%C3%A7%C3%A3o.%20O%20papel%20indutor%20do%20MEC


257 
 

BRASIL. Ministério da Economia. Síntese de Indicadores Sociais: uma análise das condições 

de vida da populção brasileira: Estudos e pesquisas, informação demográfica e 

socioeconômica, nº 43. Rio de Janeiro: Ministério da Economia, IBGE – Coordenação de 

População e Indicadores Sociais, 2020. 

 

BRASIL. Lei nº 3.270, de 28 de setembro de 1885. 

 

BRASIL. Lei nº 12.288, de 20 de julho de 2010. Institui o Estatuto da Igualdade Racial. 

Brasília, DF: Diário Oficial da União, 2010. Disponível em: www.planalto.gov.br. Acesso em:  

julho de 2025.  

 

BRASIL. Diretrizes Curriculares  Nacionais para a Educação Básica: diversidade e inclusão/ 

Orgazniado por Clélia Brandão Alvarenga Craveiro e Simone Medeiros. Brasilia: Conselho 

Nacional de Educação: Ministério da Educaçã, Secretária de Educação Continuada. 

Alfabetização, Diversidade e  Inclusão, 2013.  

 

BRASIL. Conselho Nacional de Educação (CNE). Parecer do Conselho Nacional de Educação - 

Câmara Plena (CNE/CP) nº 3, de 10 de março de 2004. In: Institui as Diretrizes Curriculares 

Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e 

Cultura Afro-Brasileira e Africana, 2004. 

 

BISPO, Antonio dos Santos. A Terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu, 2023. 

 

CABRAL, Iva; CABRAL, Amílcar. Sou um simples africano: catálogo do projeto dos 

documentos de Amilcar Cabral. 2ª ed. Portugal: Grafispaço, 2001. 

 

CABRAL, Amilcar. Organização política, textos selecionados. Organização Andrey Santiago. – 

TraduAgindo, 2023. 

 

CARDOSO, Beatriz (org.). Ensinar: tarefa para profissionais. Rio de Janeiro: Record, 2007.  

 

CARDOSO, Cíntia. Branquitude na educação infantil. 1ª ed. Curitiba: Appris, 2021. 

 

CARDOSO, Lourenço (org.). Branquitude: estudos sobre a identidade branca no Brasil. 

Curitiba: Appris, 2017. 

 

CARNEIRO, Aparecida Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento do 

ser. 2005. Tese (Doutorado em Educação) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2005. 

 

CARVALHO, Renata Gonçalves. Cantigas de Roda na Escola: Experiência de uma educadora. 

da Universidade de São Paul – USP- São Paulo. 2015.   

 

CARVALHO, Renata Gonçalves. Relações étnico-raciais no centro de educação infantil: 

análise de interações das crianças no contexto de um projeto de trabalho./ Instituto Superior de 

Educação de São Paulo. Instituto Vera Cruz.  São Paulo.  2018. 



258 
 

 

 

CARVALHO, Renata Gonçalves. Condições  didáticas e o  desenvolvimento da competência 

leitura e escritora em alunos da  eja do ensino fundamental. instituto superior de educação de 

São Paulo. Instituto Vera Cruz.  São Paulo. 2020. 

 

 

CASTRO, Moacir Silva de. Educação para as relações étnico-raciais: concepções e práticas de 

professores da educação infantil. São Paulo: UNINOVE, 2015. 

 

CAVALLEIRO, Eliane dos Santos. Do silêncio do lar ao silêncio escolar: racismo, preconceito 

e discriminação na Educação Infantil. 6. ed. São Paulo: Contexto, 1999. 

 

CCNCI [Comitê Científico do Núcleo Ciência pela Infância]. Racismo, educação infantil e 

desenvolvimento na primeira infância. São Paulo: Fundação Maria Cecília Souto Vidigal, 

2021. Disponível em: https://ncpi.org.br/wp-content/uploads/2024/08/Racismo-educacao-

infantil-e- desenvolvimento-na-primeira-infancia.pdf. Acesso em: ago. 2025. 

 

CHRISTOV, Luiza Helena da Silva. Escrita de si e texto acadêmico: potência e cuidados no 

convite ao conhecimento. Apresentado em Congresso Internacional de Pesquisa, Brasília, DF, 

2021. 

 

COLLINS, Patricia Hill. Comentário sobre o artigo de Hekman Truth and Method: Feminist 

Standpoint. Theory Revisited: Onde está o poder? V. 22, n. 2, p. 375-381, Chicago, EUA: 

1997. 

 

CONCEIÇÃO, Michel. MC. Somos resistência. Revoluflow. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=wOzFIY9oKGg&list=RDwOzFIY9oKGg&start_radio=1. 

Acesso em: ago. 2025. 

 

CORREA, Avani Maria Campos; OLIVEIRA, Guilherme Saramago de; OLIVEIRA, Anny 

Carolina de. O grupo focal na pesquisa qualitativa: princípios e fundamentos. Revista 

Prisma. Rio de Janeiro:, 2021. 

 

COSTA, Heloísa Helena da. Relações étnico-raciais e educação: em pauta de formação de 

professores (as). Minas Gerais: UFMG, 2019. 

 

CYPEL, S. (org.) Fundamentos do desenvolvimento infantil: da gestão aos 3 anos. São Paulo: 

Fundação Maria Cecilia Souto Vidigal, 2011. 

 

CRENSHAW, Kimberlé. Documento para o encontro de especialistas em aspectos da 

discriminação racial ao gênero. Revista de Estudos Feministas, n. 12, p. 171-88, 2002. 

 

 DAVIS, Angela. Mulheres, raça e classe. Tradução de Heci Regina Candiani. São Paulo:       

Boitempo, 2016.  

https://ncpi.org.br/wp-content/uploads/2024/08/Racismo-educacao-infantil-e-%20desenvolvimento-na-primeira-infancia.pdf
https://ncpi.org.br/wp-content/uploads/2024/08/Racismo-educacao-infantil-e-%20desenvolvimento-na-primeira-infancia.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=wOzFIY9oKGg&list=RDwOzFIY9oKGg&start_radio=1


259 
 

 

 

DEL PRIORE, Mary. História das crianças no Brasil. 4ªed. São Paulo: Contexto, 2018. 

 

DIALLO, O. (s.d). Provérbios Africanos: A sabedoria ancestral (Edição em espanhol). Ed. 

Wanafrica. 2024. 

 

DIANGELO. Robin J. Não basta não ser racista: sejamos antirracistas. Tradução de 

Marcionilo. São Paulo: Faro, 2018. 

 

EMICIDA. Entrevista para o Roda Viva, TV Cultura, São Paulo, 27 jul. 2020. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=pDV3SGzV3m4. Acesso em: ago. 2025. 

 

EURICO, Marcia Campos. Racismo na infância. 1ªed. São Paulo: Cortez, 2020. 

 

EVARISTO, Conceição.  Ponciá Vicêncio. 3. ed. Rio de Janeiro: Pallas, 2017. 

 

EVARISTO. Conceição. Olhos d’água. 1. ed. Rio de Janeiro: Pallas: Fundação Biblioteca 

Nacional, 2016. 

 

FALK, Judit. Educar os três primeiros anos: a experiência de Pikler-Lóczy. Araraquara, São 

Paulo: Omnisciência, 2011. 

 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Tradução de Renato da Silveira. Salvador: 

EDUFB, 2008. 

 

FANON, Frantz. Os condenados da Terra. Tradução de Lídia Fonseca Ferreira, 1. ed. Rio de 

Janeiro: Zahar, 2022. 

 

FAUSTINO, Deivison. Frantz Fanon e as encruzilhadas: Teoria, política e subjetividade. São 

Paulo: Ubu, 2022. 

 

FAUSTINO. Oswaldo. Reflexões  diante do espelho sem reflexo. Artigo,  2007. 

 

FERNANDES, Florestan. O negro no mundo dos brancos. Direção: Prof. Fernando Henrique 

Cardoso. São Paulo: Difusão Europeia do Livro, 1972. 

 

FINCO, Daniela; OLIVEIRA, Fabiana de. A sociologia da pequena infância e a diversidade 

de gênero e de raça nas instituições de educação infantil. In: FARIA, Ana Lúcia Goulart de; 

FINCO, Daniela (Org.). Sociologia da infância no Brasil. São Paulo: Autores Associados, 2011. 

p. 55-80. 

 

FLICK. Uwe. Introdução à pesquisa qualitativa. Tradução de Joice Elias Costa. Porto Alegre: 

Artmed, 2009. 

 

https://www.youtube.com/watch?v=pDV3SGzV3m4


260 
 

FOCHI, Paulo. Afinal o que fazem os bebês no berçário? Comunicação, autonomia e saber-

fazer de bebês em um contexto de vida coletiva. Porto Alegre:  Penso, 2015. 

 

 

FRAGA, Rita de Cássia Marques dos Santos. O papel da formação continuada do professor 

para a constituição da identidade da criança negra na educação infantil de 0 a 3 anos. São 

Paulo: PUC, 2019. 

 

FRANKENBERG, Ruth. A imagem de uma branquidade não marcada. Rio de Janeiro: 

Garamond, 1999. 

 

FREIRE, Paulo. Educação como prática de liberdade. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1975. 

 

FREIRE, Paulo. Conscientização: teoria e prática da libertação: uma introdução ao pensamento 

de Paulo Freire. São Paulo: Cortez & Moraes, 1979. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de janeiro: Paz e Terra, 1987. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança. Um reeencontro com a pedagogia do oprimido. Rio 

de Janeiro: Paz e Terra, 1992. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da i ndignação: cartas pedagógicas e outros escritos. São Paulo: 

Unesp, 2000. 

 

FREIRE, Paulo. Professora sim, tia não: cartas a quem ousa ensinar. 35. ed. Rio de Janeiro: Paz 

e Terra, 2021. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia. Saberes necessários à prática educativa. 75. ed. Rio 

de Janeiro: Paz e Terra, 2023. 

 

FREIRE, Paulo. Direitos humanos e educação libertadora. Gestão democrática da educação 

pública na cidade de São Paulo. 5. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2023. 

 

FREITAS, Marcos Cesar de (org.). História social da infância no Brasil. 5. ed. São Paulo: 

Cortez, 2003. 

 

FREYRE, Gilberto. Casa-Grande & Senzala: formação da família brasileira sob o regime da 

economia patriarcal. Apresentação de Fernando Henrique Cardoso. 48. ed. São Paulo: Global, 

2003. 

 

FRIEDMANN, Adriana. Jornadas autobiográficas: narrativas para a formação do educador. 1. 

ed. São Paulo: Panda Educação, 2023. 

 

FROEBEL, Friedrich. A educação do homem. Tradução de Maria Helena Câmara Bastos, 

Passo Fundo: UPF, 2001. 



261 
 

 

GARCIA, Vanessa Ferreira. Educação Infantil e Educação das relações étnico- raciais: 

motivações docentes, possibilidades e desafios nos Centros de Educação Infantil de 

Sorocaba. Sorocaba: UFS, 2018. 

 

GÓES, Djalma Lopes. Ações afirmativas e ação pedagógica na educação: a aplicação da lei 

10.639/2003 na sala de aula. 2017. Dissertação (Mestrado em Educação) –Universidade Nove 

de Julho (UNINOVE), São Paulo, 2017. 

 

GÓES, Djalma Lopes. Pedagogia preta, por uma educação antirracista. Tese (Doutorado em 

Educação) – Universidade Nove de Julho (UNINOVE), São Paulo, 2024. 

 

GÓES, Djalma Lopes; OLIVEIRA, Daniela Pinheiro de; LUZ, Flavia Abud; LUZ, Mônica Abud 

Peres de Cerqueira (orgs.). Criança, adolescente e racismo: 31 anos do Estatuto da Criança e 

do Adolescente. Da lei do Ventre livre ao Estatuto da Criança e do Adolescente: uma abordagem 

de interesse da Juventude Negra,  1. ed. São Paulo: Casa Flutuante, 2022. 

 

GÓES, Washington Lopes. A abordagem da história e cultura afro-brasileria na BNCC do 

Ensino Médio: reflexões a partir da lei nº 10.639/03. In: Revista do Mundo, n. 07, São Paulo: 

jan/jun, 2022. 

 

GÓES, Weber Lopes. Racismo e eugenia no pensamento conservador brasileiro: a proposta 

de povo em Renata Kehl. São Paulo: Liber Ars, 2018. 

 

GOMES, Nilma Lino. Educação e relações raciais: refletindo sobre algumas estratégias de 

atuação. In: KABENGUELE, Munanga (org.). Superando o racismo na escola. 2. ed. Brasília, 

DF: MEC/SECAD, 2005. 

 

GOMES, Nilma Lino. Indagações sobre o currículo: diversidade e currículo. Brasília: 

Ministério da Educação, 2007. 

 

GOMES, Nilma Lino (org.). Práticas pedagógicas de trabalho com relações étnico-raciais na 

escola na perspectiva da lei nº 10.639/03. Brasília: MEC/Unesco, 2012. 

 

GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador: saberes construídos na luta por 

emancipação. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017. 

 

GOMES, Nilma Lino. Raça e educacação infantil: à procura de justiça. Revista e 

Curriculum, v. 17, n. 3, São Paulo: PUC-SP, 2019. 

 

GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. In: Temas e problemas da 

população negra no Brasil, IV Encontro Anual da Associação Brasileira de Pós-Graduação e 

Pesquisa nas Ciências Sociais, Rio de Janeiro: 31 de outubro de 1980. 

 



262 
 

GONZALEZ, Lélia. Primavera para as rosas negras: Lélia Gonzalez em primeira pessoa. São 

Paulo: Diáspora Africana, 2018. 

 

GORDON, Lewis R. An introduction to african philosophy. Londres: Cambridge, 2008. 

 

HOOKS, Bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática de liberdade. 2. ed., São 

Paulo: Martins Fontes, 2017. 

 

HOOKS, Bell. Tudo sobre o amor: novas perspectivas. Tradução de Stephanie Borges. São 

Paulo: Elefante, 2021. 

 

HOOKS, Bell. O feminismo para todo mundo: políticas arrebatadoras. 22. ed., Rio de Janeiro: 

Rosa dos Tempos, 2023. 

 

IBGE, Priad Crianças – população de até 17 anos. IBGE, Priad, 2009 – crianças pobres, 

população até 17 anos vivendo com rendimento mensal per capita de ½ salário-mínimo. 2009. 

 

IPEC –Inteligência em Pesquisa e Consultoria Estratégica, 2023. 

https://peregum.org.br/2023/07/27/pesquisa-do-instituto-peregum-com-o-projeto-seta-apresenta-

dados-sobre-percepcao-do-brasileiro-em-relacao-ao-racismo/ 

 

IMBERNÓN, F. Formação docente e profissional: forma-se para a mudança e a incerteza. São 

Paulo: Cortez, 2000. 

 

JARDIM, Nazaré,  CEI. Centro de Educação Infantil.  Projeto Político Pedagógico, São Paulo: 

2023/2024. (Acesso de março à dezembro de 2024). 

 

COMUNIDADE JONGO DITO RIBEIRO. Jongueiro novo. 2019 Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=qg5V1wLKVhc. Acesso em: 01 jul. 2025. 

 

JOSSO. Marie-Christine. Experiências de vida e formação. São Paulo: Cortez, 2008. 

 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódio de racismo cotidiano. Tradução de 

Jesse Oliveira. 1. ed. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019a. 

 

KILOMBA, Grada. O colonialismo é uma ferida que nunca foi tratada. Dói sempre, por 

vezes infeta, e outras vezes sangra. Entrevista concedida a Helena Bento. Portal Geledes, mai. 

2019b. Disponível em: https://www.geledes.org.br/o-colonialismo-e-uma-ferida-que-nunca-foi-

tratada-doi-sempre-por-vezes-infeta-e-outras-vezes-sangra/. Acesso em: ago. 2025. 

 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. 2. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 

2020. 

 

KUHLMANN JR., M. Infância e educação infantil: uma abordagem histórica. 5. ed. Porto 

Alegre: Mediação, 2010. 

https://www.youtube.com/watch?v=qg5V1wLKVhc
https://www.geledes.org.br/o-colonialismo-e-uma-ferida-que-nunca-foi-tratada-doi-sempre-por-vezes-infeta-e-outras-vezes-sangra/
https://www.geledes.org.br/o-colonialismo-e-uma-ferida-que-nunca-foi-tratada-doi-sempre-por-vezes-infeta-e-outras-vezes-sangra/


263 
 

 

LARROSA, Jorge. Notas sobre a experiência e o saber de experiência. Revista Brasileira de 

Educação, Rio de Janeiro, n. 19, p. 20-28, 2002. Tradução de João Wanderley Geraldi – 

Universidade Estadual de Campinas – Departamento de Linguística – 2002 – p. 169. Disponível 

em: https://www.scielo.br/j/rbedu/a/Ycc5QDzZKcYVspCNspZVDxC/?format=pdf&lang=pt. 

Acesso em: 28 abr. 2025. 

 

LEIROS, Marcela. Conheça Antonio Bispo, pensador que propôs contracolonização. 

Agência Cenarium. Disponível em: https://agenciacenarium.com.br/conheca-antonio-bispo-

pensador-que-propos-contracolonizacao/ . Acesso em 09 jun. 2025. 

 

LIRA, Ana Paula Bacelar. A Coordenadora pedagógica como agente de formação 

continuada na implementação da Lei nº 10.639/03 numa unidade de Educação Básica do 

município de Paço do Lumiar. Paço do Lumiar, MA: UFMA,2019. 

 

LOPES, Joyce. Pontuações e proposições ao branco e a luta antirracista: ensaio político-

reflexivo a partir dos estudos críticos da branquitude. In: Simpósio Internacional de Lutas 

Sociais nas Américas: Passado, Presente e Futuro, mai. 2013. 

 

LOSURDO, Domenico. A luta de classes: uma história politica e filosófica. Tradução de Sílvia 

Bernardins. 1. ed. São Paulo: Boitempo, 2023. 

 

LOSURDO, Domenico. Colonialismos e luta anticolonial: desafios da revolução do século 

XXI. Tradução de Artur Renal. 1. ed. São Paulo: Boitempo, 2023. 

 

 

MAFRA. Jason Ferreira; SILVA, Marta Regina Paulo da (org.). Do Menino conectivo à sombra 

da Mangueira a um clássico da Pedagogia em sua Contemporaneidade ou... Paulo Freire com as 

infâncias.  Paulo Freire e a educação das crianças, infância e cidadania. V. 2,  1. ed. Jundiaí: 

Paco, 2022. 

 

MANENTI, Caetano. Perto do fim da escravidão, 60% dos negros trazidos ao país eram 

crianças. UOL. 13 abr. 2015. Disponível em: https://noticias.uol.com.br/cotidiano/ultimas-

noticias/2015/04/13/perto-do-fim-da-escravidao-60-dos-negros-trazidos-ao-pais-eram-

criancas.htm. Acesso em: ago. 2025. 

 

MATOSO. K.Q. Filho da escrava (em torno da Lei do Ventre Livre). São Paulo: Revista 

Brasileira de História, 1988. 

 

MAUAD, Ana Maria. A vida das crianças de elite durante o Império. In: PRIORE, Mary Del 

(org.). Histórias das crianças no Brasil. 7. ed. São Paulo, 2018. 

 

MBEMBE, Achile. Necropolítica: biopoder, soberania, estado de exceção, política da morte. 

Produzido por Renata Santini. 1. ed. São Paulo: Antígona, 2018. 

 

http://www.scielo.br/j/rbedu/a/Ycc5QDzZKcYVspCNspZVDxC/?format=pdf&lang=pt
https://agenciacenarium.com.br/conheca-antonio-bispo-pensador-que-propos-contracolonizacao/
https://agenciacenarium.com.br/conheca-antonio-bispo-pensador-que-propos-contracolonizacao/
https://noticias.uol.com.br/cotidiano/ultimas-noticias/2015/04/13/perto-do-fim-da-escravidao-60-dos-negros-trazidos-ao-pais-eram-criancas.htm
https://noticias.uol.com.br/cotidiano/ultimas-noticias/2015/04/13/perto-do-fim-da-escravidao-60-dos-negros-trazidos-ao-pais-eram-criancas.htm
https://noticias.uol.com.br/cotidiano/ultimas-noticias/2015/04/13/perto-do-fim-da-escravidao-60-dos-negros-trazidos-ao-pais-eram-criancas.htm


264 
 

MBEMBE, Achile. Crítica da razão negra. 1ª ed. São Paulo: Antígona, 2014. 

 

MELGAÇO, Paulo Henrique Maia. A formação continuada para a educação das relações 

étnico-raciais: um estudo de caso sobre um curso de aperfeiçoamento em história da África e 

das culturas afro-brasileiras. Belo Horizonte: UEMG, 2019. 

 

MELLO. Suely Amaral, Sinara Almeidada Costa, (organizadoras). Histórico - Cultural na 

Educação Infantil – Conversas com professoras e professores. Ed. CRV. São Paulo,  2020.  

 

MOREIRA. Adilson. Racismo recreativo. São Paulo: Jandaíra, 2023. 

 

MOREIRA, A. F. B; CANDAU, V. M. Indagações sobre currículo, conhecimento e cultura. 

In: BEAUCHAMP, Jeanete; PAGEL, Sandra Denise; NASCIMENTO, Arcélia Ribeiro do 

(org). Brasília, DF: Ministério da Educação, Secretaria da Educação Básica, 2007. 

 

MOURA, Clóvis. Rebeliões da senzala: quilombos, insurreições, guerrilhas. 1. ed. São Paulo: 

Edições Zumbi, 1959. 

 

MOURA, Clovis. Sociologia do negro brasileiro. Série Fundamentos, 34. São Paulo: Ática, 

1988. 

 

MUNANGA, Kabenguele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional versus 

identidade negra. Petrópolis, RJ: Vozes, 1999. 

 

NASCIMENTO, Maria Beatriz. O negro visto por ele mesmo. São Paulo: Ubu, 2022. 

 

NCPI.  Nucleo ciência  pela infância. Racismo e desenvolvimento pela infância. 2021 

(https://ncpi.org.br/) 

 

NOVOA, Antônio. Os professores e a história de vida. In: NOVOA, Antônio (org). Vidas de 

professores. Porto: Porto, 1992. 

 

NUNES. Mighian Danae Ferreira. Educação infantil no Brasil. Departamento de Metodologia 

da pesquisa e Estágio Supervisionado. Universidade da Integração Internacional da Lusofonia 

Afrobrasileira. São Francisco do Conde, Brasil, 2021. 

 

OLIVEIRA. Nina. Caio Akemba, Daniel Filipe, Perteron Trintade, Wesley Monteiro. Música: 

Dandara, https://www.youtube.com/watch?v=Vr7NlJbpf74), 2016. 

 

OLIVEIRA, Daniela Pinheiro; GÓES, Djalma Lopes; MAFRA, Jason Ferreira. Pedagogia preta 

e educação: contribuições à cultura antirracista na escola. Cadernos de Pesquisa em Educação 

– PPGE/UFES. v. 58, jun./dez. 2023, Vitória (ES). 

 



265 
 

OLIVEIRA, Camila Mirella Barbosa Raia de. Interculturalidade e concepções docentes: 

reflexões para a educação das relações étnico-raciais. Recife: UFP, 2019. 

 

OLIVEIRA, Denis de. Racismo Estrutural: uma perspectiva histórico-crítica. 1. ed. São Paulo: 

Dandara, 2021. 

 

OLIVEIRA, Fabiana. Um estudo sobre a creche: o que as práticas educativas produzem sobre 

a questão racial. Dissertação de Mestrado. São Carlos: Universidade Federal de São Carlos, 

2004. 

 

OLIVEIRA. Jose Adão; BRAUNS, Ennio, SANTOS, Gervanilda (org). Movimento negro 

unificado, a resistência nas ruas. São Paulo: Sesc, 2020. 

 

OLIVEIRA, Kiusam de. Literatura negro-brasileira do encantamento e as infâncias: 

reencantando corpos negros. Feira Literária Brasil – África, Vitória (ES), v. 1, n. 3, 2020. 

 

OLIVEIRA, Kiusam de. Com qual penteado eu vou? Ilustrações de Rodrigo Andrade. São 

Paulo: Melhoramentos, 2021. 

 

OLIVEIRA. Leila. Educação, cuidado e desenvolvimento da criança de 0 a 3 anos. São 

Paulo: SENAC, Série Universitária, 2019. 

 

ONU.  Organização das Nações Unidas. Assembleia geral da ONU. Declaração  Universal dos 

Direitos Humanos, 1948.   

 

ONU. Declaração dos Direitos  da Criança. ONU, 1959. 

 

PINHEIRO, Bárbara Carine Soares. Como ser um educador antirracista. São Paulo: Planeta 

do Brasil, 2023. 

 

PINHEIRO, Bárbara Carine Soares. Querido estudante negro. São Paulo: Planeta do Brasil, 

2023. 

 

PRIORE, Mary Del (org.). História das crianças no Brasil. 7. ed. São Paulo: Contexto, 2018. 

 

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder e classificação social. In: SANTOS, Boaventura; 

MENESES, Maria Paula. Epistemologia do Sul: colonialidade do poder e classificação social. 

Lisboa: Biblioteca Nacional de Portugal, 2009. 

 

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, 

Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais: perspectiva 

latinoamericanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. 

 

PLACCO. Vera Maria Nigro de Souza; SOUZA, Vera Lucia Trevisan de. Aprendizagem do 

adulto professor. 2. ed. Loyola, 2015. 



266 
 

 

PLACCO. Vera Maria Nigro de Souza; ALMEIDA. Laurinda R. Formação centrada na 

escola: das intervenções às ações. O coordenador pedagógico e a formação centrada na escola. 

São Paulo: Loyola, 2013. 

 

REGO. Teresa Cristina R. Diferenças e preconceito na escola: alternativas teóricas e práticas. 

AQUINO, Júlio Groppa (coord.). São Paulo: Summus, 1998. 

 

REVOLUFLOW. Mano Chel, Bento Trovão, Kaifazer, RPNOBEAT, Tati Bill. Somos 

resistência.  São Paulo, 2023. 

 

RIBEIRO, Bruna. Pedagogia das miudezas: saberes necessários a uma pedagogia que escuta. 

São Paulo: Pedro e João, 2022. 

 

RIBEIRO, Djamila. Lugar de fala. São Paulo: Jandaíra, 2023. 

 

RIBEIRO, Djamila. Pequeno manual antirracista. 1. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 

2019. 

 

RODA VIVA. Roda Viva | Conceição Evaristo | 06/09/2021. YouTube, 06 set. 2021. 

91min36seg. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=Wnu2mUpHwAw. Acesso em 

10 jul. 2025. 

 

ROMÃO, José Eustáquio; GADOTTI, Moacir. Paulo Freire e Amílcar Cabral: a 

descolonização das mentes. São Paulo: Instituto Paulo Freire, 2012. 

 

ROSA. Sônia. É o tambor de crioula. Ilustração de Mariana Massarani. São Paulo: Projeto, 

2020. 

 

SABATER, Valeria. Sawubona, a bonita saudação de uma tribo africana. Portal A Mente é 

Maravilhosa. Disponível em: https://amenteemaravilhosa.com.br/sawubona-bonita-saudacao/. 

Acesso em 25 ago. 2025. 

 

SABINO. Cássia; Afreekassia. Música: Sou+ as Negras. Disponível em: < 

https://www.youtube.com/watch?v=ObuN0kgfqAA > Acesso em 6 ago. 2025. 

 

SEVERINA. Jacke; ROSA, Maíra da. Música: Quilombo. Samba de Dandara. YouTube. 

Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=BhM3M_J-YbE&list=RDBhM3M_J-

YbE&start_radio=1> Acesso em 7 jul. 2025. 

 

SAMPAIO, Tamires Gomes. Código oculto: política criminal, processo de racialização e 

obstáculos e cidadania da população negra no Brasil. São Paulo: Contracorrente, 2020. 

 

SANTOS. Antonio Bispo. Colonização, quilombos: modos e significação. INCT, 2015.  

 

https://www.youtube.com/watch?v=Wnu2mUpHwAw
https://amenteemaravilhosa.com.br/sawubona-bonita-saudacao/
https://www.youtube.com/watch?v=BhM3M_J-YbE&list=RDBhM3M_J-YbE&start_radio=1
https://www.youtube.com/watch?v=BhM3M_J-YbE&list=RDBhM3M_J-YbE&start_radio=1


267 
 

SANTOS, Antônio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora; 

PISEAGRAMA, 2023.  

 

SANTOS, Boaventura Souza. Para uma pedagogia do conflito. In: SILVA, Luiz Heron. et. al. 

(orgs.). Novos mapas culturais, novas perspectivas educacionais. Porto Alegre: Sulina, 1996. 

 

SANTOS, Jussara. Democratização do colo: educação antirracista para e com os bebês e 

crianças pequenas. Campinas, SP: Papirus, 2024. 

 

SANTANA, Bianca. Quando me descobri negra. São Paulo: SESI, 2015. 

 

SÃO  PAULO. Decreto º 41.588, de 28 de dezembro de 2001.  

 

SÃO PAULO. Secretaria Municipal de Educação. Coordenadoria Pedagógica. Orientações 

Curriculares: expectativas de aprendizagem para a educação étnico-racial na educação infantil, 

ensino fundamental e médio. São Paulo: SME/COPED, 2008. 

 

SÃO PAULO.  São Paulo. Learning trails: games,plys and interactions for chidren agend 4 

to 5 years-old. City Department of  education Pedagogical Coordination. Ayele COPED.  - São 

Paulo: SME/COPED, 2020.  

 

SÃO PAULO. Secretaria Municipal de Educação. Coordenadoria Pedagógica. Currículo da 

Cidade: Educação Infantil. 2. ed. São Paulo: SME, 2022a. 

 

SÃO PAULO. Secretaria Minicipal de Educação. Coordenadoria padagógica. Orientação 

normativa de registro na Educação Infantil. São Paulo: SME/COPED, 2022b. 

 

SÃO PAULO.  Secretaria Municipal de Educação. Coordenadoria Pedagógica. Currículo da 

cidade: orientações pedagógicas – educação antirracista: povos afro-brasileiros. São Paulo: 

SME/COPED, 2022c. 

 

SÃO PAULO. Secretaria Municipal de Educação. Coordenadoria Pedagógica. Currículo da 

cidade: Educação ambiental: orientações pedagógicas. São Paulo: SME/COPED, 2023d. 

 

SÃO PAULO. Secretaria Municipal de Educação. Coordenadoria Pedagógica. Currículo da 

Cidade: povos indígenas: Orientações pedagógicas. São Paulo: SME/ COPED, 2023e. 

 

SÃO PAULO. Secretaria Municipal de Educação. Coordenadoria Pedagógica. Currículo da 

Cidade: povos migrantes: Orientações pedagógicas. 2ªd. São Paulo: SME/COPED, 2023f. 

 

SÃO PAULO.  Secretaria Municipal de Educação. Coordenadoria Pedagógica. Coordenadoria 

Pedagógica. Orientações didáticas do Currículo da cidade: coordenação Pedagógica. 2 ed. 

São Paulo: SME/ COPED, 2019g.   

 



268 
 

SÃO PAULO. Secretaria Municipal de Educação. Coordenadoria de Alimentação Escolar. 

Currículo da Cidade: educação alimentar: orientações pedagógicas. São Paulo: SME/ COPED, 

2024. 

 

SÃO PAULO. Secretaria Municipal de Educação. Coordenadoria Pedagógica. Farol 

Antirracista: educação para as relações étnico-raciais e a primeira infância. São Paulo: 

SME/COPED, 2024. 

 

SARAIVA, Camila Fernandes. Educação infantil na perspectiva das relações étnico-raciais: 

relato de duas experiências de formação continuada de professores no município de Santo 

André. Santo André, SP: PUC, 2009. 

 

SAVIANI. Dermeval. Pedagogia histórico-crítica: primeiras aproximações. 10. ed. Campinas: 

Autores Associados, 2008. 

 

SCHÖN, D.A. Educando o profissional reflexivo: um novo design para o ensino e a 

aprendizagem. Tradução de Roberto Cataldo Costa. Porto Alegre: Artmerd, 2000. 

 

SILVA. Adriana Maria Paulo da. Questões a respeito das práticas de escolarização no mundo 

escravista. Revista Brasileira História da Educação. Maringá, PR: 2002. 

 

SILVA, Geranilde Costa e. Pretagogia: construindo um referencial teórico-metodológico de 

base africana para a formação de professores/as. Tese (Doutorado em Educação). Fortaleza: 

UFC, 2013. 

 

SILVA. Gisele Rose da. Azoilda Loretto Trindade, uma intelectual dos afetos. 2021. 

Disponível em: 

https://www.fg2021.eventos.dype.com.br/resources/anais/8/fg2020/1613687726_ARQUIVO_fc8b

0d1248e0438c7b6e7df9e5cb9662.pdf. Acesso em: out. 2024. 

 

SILVA, M. Racismo e os efeitos na saúde mental. In: BATISTA, L E; KALCKMANN, S. (org). 

Seminário de saúde da população negra no estado de São Paulo, São Paulo: Instituto de 

Saúde, 2005. 

 

SILVA. Petronilha Beatriz Gonçalves e. Vamos acertar os passos? Referências Afro- 

brasileiras para os sistemas de ensino. As ideias racistas, os negros e a educação. Série 

Pensamento Negro em Educação, v. 1, São Carlos: EdUFSCar, 1997. 

 

SILVA. Priscila Elisabete. O potencial de práticas decoloniais na formação docente. Tese 

(Doutorado em Educação). São Paulo: FEUSP, 2020. 

 

SILVA. Otávio, Henrique Ferreira. Infâncias, Educação Infantil e relações étnico- raciais: 

possibilidades e desafios nos 20 anos da Lei 10.639/2003. In: SILVA, Otavio Henrique Ferreira 

da (org.). Petrolina, Pernambuco: IF Sertão Pernambuco, 2024. 

 

https://www.fg2021.eventos.dype.com.br/resources/anais/8/fg2020/1613687726_ARQUIVO_fc8b0d1248e0438c7b6e7df9e5cb9662.pdf#%3A~%3Atext%3DGisele%20Rose%20da%20Silva1.%20Resumo%3A%20O
https://www.fg2021.eventos.dype.com.br/resources/anais/8/fg2020/1613687726_ARQUIVO_fc8b0d1248e0438c7b6e7df9e5cb9662.pdf#%3A~%3Atext%3DGisele%20Rose%20da%20Silva1.%20Resumo%3A%20O
https://www.fg2021.eventos.dype.com.br/resources/anais/8/fg2020/1613687726_ARQUIVO_fc8b0d1248e0438c7b6e7df9e5cb9662.pdf#%3A~%3Atext%3DGisele%20Rose%20da%20Silva1.%20Resumo%3A%20O


269 
 

SOARES, Lucineide Nunes. Relações étnico-raciais nas práticas educativas da educação 

infantil: ouvindo crianças e adultos. Belo Horizonte: UFMG, 2013. 

 

SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro: ou as vicissitudes da identidade do negro brasileiro 

em ascensão social. 1ª ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2021. 

 

SOUZA, Yvone Costa de. Atravessando a linha vermelha: programa “nova baixada de 

educação infantil” – discutindo a diversidade étnico-racial e cultural na formação docente. Rio de 

Janeiro: UFRJ, 2009. 

 

TEIXEIRA, Juliana Patrícia Lima. O coordenador pedagógico e seu papel articulador, 

formador e transformador na implementação da Lei 10.639/03: possibilidades e desafios. 

São Paulo: PUC, 2019. 

 

TORRES, Maldonado. Transdisciplinaridade e decolonialidade. Revista Sociedade e Estado. 

Brasília, DF: UNB, 2016. 

 

TRINDADE, Azoilda Loretto. Valores civilizatórios brasileiros na educação infantil. 2000. 

Disponivel em: valores-civilizatc3b3rios-afrobrasileiros-na-educac3a7c3a3o-infantil-azoilda-

trindade (2).pdf. Acesso em: out. 2024. 

 

TRINDADE, Azoilda Loretto. Em busca da cidadania plena: fragmentos de um discurso sobre 

afetividade. In: BRANDÃO, Ana Paula (coord). Saberes e fazeres: modos de ver. Rio de 

Janeiro: Fundação Roberto Marinho, 2006. 

 

TRUTH, Sojourner. E eu não sou uma mulher? A narrativa de Sojourner Truth. São Paulo: Imã 

Editorial, 2020.  

 

UNICEF. O impacto do racismo na infância. Brasília: Unicef, 2010. 

 

VELOSO. Maria Bethânia Vianna Telles. Carta de amor. Composição: Paulo Cesar Pinheiro, 

2013. 

 

VICENTE; VIEIRA; SILVA. “Queremos um lugar para brincar em um dia de chuva”. Pronunciar 

o mundo  para transformá-lo.  Paulo Freire e a educação das crianças: infâncias e cidadania. 

Jundiaí, SP: Paco, 2022. 

 

VIEIRA, L.M.F. Mal necessário, creches. Departamento Nacional da Criança (1940- 1970). 

Cadernos de pesquisa. nº 6, p. 3-6 São Paulo: PUC-SP, nov. 1988. 

 

VILA NOVA, Adeildo. Das senzalas às prisões contemporâneas. Infância, Educação Infantil e 

Relações Étnico-raciais: possibilidades e desafios nos 20 anos da Lei nº 10.639/03 (2024). São 

Paulo: Projetos Editoriais, 2024. 

 

WARSCHAUER, Cecília. A roda e o registro. São Paulo: Paz e Terra, 2022. 

file:///D:/marle/OneDrive/marle/OneDrive/Área%20de%20Trabalho/Documentos/valores-civilizatc3b3rios-afrobrasileiros-na-educac3a7c3a3o-infantil-azoilda-trindade%20(2).pdf
file:///D:/marle/OneDrive/marle/OneDrive/Área%20de%20Trabalho/Documentos/valores-civilizatc3b3rios-afrobrasileiros-na-educac3a7c3a3o-infantil-azoilda-trindade%20(2).pdf
file:///D:/marle/OneDrive/marle/OneDrive/Área%20de%20Trabalho/Documentos/valores-civilizatc3b3rios-afrobrasileiros-na-educac3a7c3a3o-infantil-azoilda-trindade%20(2).pdf


270 
 

 

WEISZ. Telma. O diálogo entre o ensino e a aprendizagem. São Paulo: Ática, 1999. 

 

WERNEK, Jussara. Racismo institucional e saúde da população negra. Tese de doutorado. 

Rio de Janeiro: UFRJ, 2016.     



271 
 

 

7 APÊNDICES: ATIVIDADES DAS PROFESSORAS OBSERVADAS E 

REFLETIDAS PELA COORDENADORA 
 

 

APÊNDICE A: Contexto investigativo com bonecas e objetos do cotidiano 

 

Eu não sou discriminada porque eu sou diferente, 

eu me torno diferente através da discriminação. 

(Grada Kilomba) 

 

Ao adentrar a sala, as crianças já estavam brincando com os objetos 

disponibilizados pelas professoras na sala referência. Havia imagens de pessoas negras 

expostas no quadro, sacolas de palhas e cestos grandes com bonecas de pano dentro, 

tecidos e bonecos étnicos à disposição de todos. 

A professora relatou que, enquanto as crianças estavam tomando café, outra 

educadora estava arrumando o espaço e o material e, à medida que iam terminando o 

café, para não ter tempo de espera, eles e elas entravam na sala e encontravam os 

objetos organizados de forma convidativa para brincar. As crianças escolheram com 

quais objetos e brinquedos queriam brincar e começaram a brincadeira autonomamente. 

Eu cheguei nesse momento, quando todos já estavam na sala brincando com os objetos 

disponibilizados e escolhidos por eles. 

Fiquei sentada perto dos bebês e fui percebendo suas explorações com os 

objetos. Como eles eram bebês, ainda não faziam narrativas longas a partir do objetos e 

não construíam enredos com os colegas. As brincadeiras eram mais individualizadas e 

baseadas na exploração dos objetos: tiravam os objetos dos cestos e recolocavam, 

separavam e organizavam os objetos fora do cesto, disputavam a sacola de palha entre 

si, pegavam os bonecos étnicos e corriam pela sala, segurando-os. Ora sentavam e 

ficavam acariciando os bonecos étnicos, ora corriam na sala segurando o boneco para 

outra criança não pegar. 

https://www.pensador.com/autor/grada_kilomba/


272 
 

Foi notório que os objetos já eram conhecidos por todos. Não observei 

indiferença em relação a tais objetos. Percebi que todo o material disponibilizado 

(cestos, sacolas de palhas, tecidos e bonecos étnicos) de alguma maneira foi usado pelas 

crianças. As sacolas de palha eram as mais desejadas, todos queriam pegar para colocar 

algo dentro. Assim que conseguiam pegar as sacolas, saíam pela sala correndo ou 

andando como se estivessem levando algo muito importante. As professoras, sentadas 

ao chão, iam dialogando com as crianças sobre os bonecos e em alguns momentos 

mediavam conflitos entre eles. 

Olhando para os detalhes e observando a gestão da sala percebemos que: 

 

• as crianças já estavam familiarizadas com os objetos, que não lhe causaram 

estranhezas, dando a entender que tais objetos faziam parte da rotina da sala e, com 

isso, percebemos uma continuidade e uma regularidade de ofertar, por um período, os 

mesmos objetos para verificar a profundidade de explorá-los; 

• os materiais estavam ao alcance das crianças, que tinham autonomia para 

escolher e manusear o que quisessem; as professoras estavam próximas para atender 

às demandas e  administrar os conflitos que surgiam; 

• as crianças exploravam os efeitos do material ofertado, separando, agrupando, 

tirando, colocando, enfim, mostrando muitos saberes frente ao que lhes era ofertado; 

e 

• como houve muitas disputas por tecidos e sacolas de palhas,  será necessário, 

em um outro momento, levar outros materiais, em maior quantidade, para evitar 

conflitos por disputa de objetos e brinquedos. 

Diante do exposto, cabe ressaltar que os bebês estão no processo de construção 

da sua personalidade, ainda se apropriando da oralidade e aprendendo a viver em 

coletividade. Sabemos que na faixa etária dos 0 aos 3 anos os bebês e crianças adquirem 

muitos saberes e comportamentos e é por meio da interação e do brincar que eles 

avançam em seus conhecimentos cognitivos, espaciais, comportamentais etc. 

Portanto, situações como essas, de brincar e interagir com objetos do cotidiano, 

nas quais os bebês terão que compartilhar e explorar objetos sentindo suas formas, 

texturas, cheiros etc., favorecem e ampliam o repertórios cultural das crianças. Elas vão 



273 
 

se apropriando da função social de cada objeto e vão criando enredos para o material 

disponibilizado. Em outra situação, percebemos que eles estavam bem à vontade com os 

bonecos étnicos, dando a entender que esses objetos aparecem rotineiramente na sala 

referência. Assim as crianças brincaram de forma muito autônoma com os brinquedos 

ofertados, principalmente com as bonecas étnicas, que até certo momentonão faziam 

parte do acervo de brinquedos das crianças pequenas no CEI. Em nosso acervo 

tínhamos muitas bonecas, mas elas costumavam ser, em sua maioria, brancas, de 

modo que paulatinamente fomos modificando o acervo. Ora a professora coloca as 

bonecas étnicas, ora coloca todas juntas. 

Nesse dia de observação só havia os bonecos étnicos, com outros objetos. 

Queremos destacar que quanto mais objetos e brinquedos representativos da cultura 

afro-brasileira aparecerem de forma contínua nas brincadeiras das crianças pequenas, 

mais naturalmente elas criarão um outro olhar frente aos brinquedos ofertados, e  

facilmente entenderão que não existem somente bonecas brancas, mas uma infinidade 

de brinquedos e bonecas de diversos tipos, destacando a diversidade de alturas, 

tamanhos, cores e jeitos. Esta oferta de bonecas diversas reforça, na subjetividade das 

crianças, a ideia de que somos diferentes e temos que ser respeitados por nossas 

diferenças. 

A partir dessa observação, podemos destacar que o contexto observado se faz 

presente de forma diária na sala, pois percebemos que as crianças estavam bem 

familiarizadas. Observamos, pela forma de exploração e interação com os objetos 

disponibilizados, que as crianças já tinham se apropriado de suas características. Por 

exemplo, não faziam da bolsa uma outra coisa, e sim já sabiam que era para colocar algo 

dentro dela, compreendendo a função social dos objetos. As bonecas, elas colocavam 

para dormir. 

Cabe destacar que não basta só oferecer as (os) bonecas (os) étnicas (os) para as 

crianças. Somente com esse gesto não garantiremos um trabalho efetivo sobre a 

educação antirracista. O contexto observado precisa fazer parte de outras linguagens e 

ações que colaboram para a construção de boas narrativas sobre as culturas africanas e 

indígenas. Desse modo sugiro que as docentes, ao longo do ano letivo, vão ofertando 

livros/literatura, brincadeiras, vídeos, músicas, degustações e outras ações, que vão 

sendo aprofundadas à medida que as crianças entrem em contato com outras linguagens 

de forma contextualizada. O currículo antirracista precisa ser trabalhado de forma 



274 
 

transversal, dialogando com outras linguagens como: músicas da cultura da infância, 

artes, movimentos, danças, entre outras situações de aprendizagens. Assim as crianças e 

bebês vão adquirindo boas narrativas sobre as culturas africanas e indígenas, para além 

das bonecas étnicas. Também se faz necessário perceber como as crianças cuidam, 

brincam e se relacionam entre si, bem como a maneira com que as educadoras brincam e 

validam as falas das crianças em relação às bonecas. 

Para ampliar a experiência observada, sugerimos que as crianças possam levar 

os (as) bonecos (as) para casa, mas primeiramente é importante conversar com as 

famílias relatando a importância de todas as crianças terem experiências de cuidados 

com os bonecos pretos e não pretos em casa. Faz-se necessário disponibilizar adereços, 

tecidos para ampliar o enredo, organizar a rotina desse contexto, sempre observando o 

que fez mais sucesso entre as crianças e colocando e tirando os objetos, sempre 

pensando em novos desafios e descobertas. Outra ação interessante seriam as músicas 

de ninar, de acalanto, para enriquecer o faz–de-conta das crianças com as bonecas. 

Por fim, parabenizo as educadoras por acreditar que é possível organizar, ofertar 

e disponibilizar objetos que valorizem a cultura africana. Se mudarmos nossas práticas 

de forma intencional a partir de ações diárias e refletidas cotidianamente, no combate ao 

racismo, colaboraremos com outras narrativas e histórias e fortaleceremos a identidade 

das crianças de forma significativa. Não cabe mais falarmos que as crianças não 

compreendem determinadas coisas, principalmente situações racistas, porque sabemos 

que elas convivem e são atravessadas pelo racismo diariamente. Portanto, ações simples 

e contínuas, pensando que todas as nossas atitudes  precisam passar por 

comportamentos antirracistas. Quando naturalizarmos nossas práticas, chegaremos perto 

de um novo mundo igualitário e respeitoso para todos e todas. O reparo histórico com as 

populações africanas e afro-brasileira chegará a partir das nossas ações e, assim, 

instigaremos pequenos fragmentos da cultura racista. Não é fácil, mas se cada um fizer a 

sua parte, já é uma possibilidade de mudança. Convido vocês, professoras, a 

continuarem investindo sistematicamente em situações que potencializem as culturas 

que foram silenciadas e massacradas ao longo dos séculos. Seguimos… 

 

 

 



275 
 

DEVOLUTIVA 

 

Professoras, é como muito prazer que venho fazer esta evolutiva. 

Focalizaremos nossos olhares somente na experiência antirracista que acompanhei. 

Primeiramente quero parabenizar vocês por garantir o direito de aprendizagem sobre 

esse conteúdo desde o berçário com as histórias e culturas afro-brasileiras, pois, se as 

crianças e bebês, desde a educação infantil, entrarem em contato de forma sistemática e 

contínua com outras narrativas que valorizam e potencializam esse grupo étnico, 

contribuiremos de forma potente na luta antirracista! Estou orgulhosa de vocês, 

estamos mudando a história eurocentrada, a única história, para outras plurais histórias 

possíveis. 

Primeiramente quero agradecer o convite de poder experienciar uma vivência 

com vocês e espero continuar acompanhando mais de perto o planejamento e as 

situações de aprendizagem propostas. Sabemos que, na dinâmica da unidade, isso é 

um verdadeiro desafio, mas com planejamento foi possível mostrar uma metodologia 

formativa muito potente para podermos tematizar nossos saberes e fazeres pedagógicos, 

sempre na tentativa de qualificar e potencializar nossas ações junto às crianças e bebês. 

Buscando-se um trabalho colaborativo e cooperativo, no qual juntas, coordenadora 

pedagógica e profissionais das infâncias, possam refletir coletivamente, lançando 

hipóteses, buscando novas investigações, lançando desdobramentos possíveis, 

desdobraremos novas outras, pois o conhecimento nunca se esgota, e as nossas ações e 

reflexões se ampliam cada vez mais. Isso é a magia do aprender, aprender sempre! 

Podem contar comigo, quero estabelecer com vocês essa parceria dos diálogos e 

reflexões constantes sobre a nossa prática! 

Cabe ressaltar que a atividade aqui relatada não está isolada das nossas 

concepções e dos princípios descritos no nosso PPP – Projeto Político Pedagógico –, 

embasado nas legislações 10.639/03, 11.645/08 e 16.478/16 e nos documentos da rede 

municipal de São Paulo, principalmente o material produzido pelo núcleo de educação 

antirracista (NEER). Junto com alguns professores da rede de educação antirracista, 

estudamos no nosso PEA – Projeto Especial de Ação – e sistematizamos nossos saberes 

na Jornada Pedagógica, que aconteceu no finalzinho de outubro. Neste ano recebemos 

um acervo bem qualificado de literatura preta e de bonecos e bonecas étnicas de 



276 
 

descendência africana e latina, o que colaborou e fomentou de forma sistemática as 

nossas reflexões e ações junto à comunidade educativa. 

É importante pensarmos que, antes da vivência acontecer, vocês fizeram um 

planejamento prévio, pensaram nas materialidades, no espaço e no tempo. Tais 

antecipações são imprescindíveis, são inegociáveis para a vivência acontecer da melhor 

forma possível. É importante criar as condições necessárias para a ação pedagógica 

acontecer, assim como saber onde se quer chegar é um passo muito importante. Vocês 

separaram uma leitura/história que já conheciam e isso traz uma segurança para o leitor; 

convidaram uma ATE para participar da roda de leitura como leitora – e ela mesma já 

conhecia a história como também faz parte de muitas ações de leitura dentro da unidade 

–, enfim elaboraram e desenvolveram o projeto com o maior cuidado e atenção. 

Como a leitura faz parte das atividades permanentes da sala, os bebês, mesmo 

tendo pouco hábito de “concentração”, comportaram-se como ouvintes. (Podemos 

pensar em outras formas de contar histórias para bebês? Como seria uma outra forma de 

contar histórias sabendo de sua pouca concentração?). O espaço já estava preparado 

e quando viram uma pessoa com o livro nas mãos, gradativamente já foram se 

organizando, junto aos adultos, pois já sabiam que algo diferente ia acontecer. 

O trabalho com a educação antirracista precisa conversar com outras linguagens, ser 

transversal, plural e contínuo e, além da leitura, havia uma música, outra linguagem com que os 

bebês já estão familiarizados. Desse modo, fez-se o casamento perfeito: leitura e música. Teríamos 

muitos outros fios para puxar a partir da história da Ashanti, uma menina pretinha que tem uma 

família, uma menina cujo nome tem um significado, uma menina que toda a comunidade conhece, 

um velho sábio que orienta a família sobre o nome da menina... essa história tem muitos 

elementos para serem trabalhados junto aos bebês e familiares. Como estamos na reta final, no 

próximo ano retomaremos e construiremos novos enredos e narrativas sobre o currículo 

antirracista no CEI.Entretanto lanço alguns pontos refletirmos sobre os possíveis 

desdobramentos: 

• Como trabalhar a literatura étnico-racial com os bebês? Essa prática diária e 

permanente colabora para comportamentos leitores e escritores? Como podemos 

ressignificar esse momento? 

• A partir da história apresentada, quais seriam os próximos desdobramentos? 

• Como os familiares podem colaborar, participar destas experiências? Como 

comunicar e trazer as famílias para conversarmos sobre essa temática? 



277 
 

Professoras, embora estejamos finalizando mais um ano letivo, lanço um convite 

para vocês: continuarem ofertando boas e potentes histórias que valorizem a cultura 

africana e indígena de forma contínua para os bebês. Professora, agradeço seu relato no 

PEA e a sua sugestão sobre o militante negro Nêgo Bispo, que infelizmente faleceu 

semana passada. Embora não conhecesse a sua história nos movimentos quilombolas no 

Piauí, você nos possibilitou investigar que precisamos buscar outras referências, outras 

lideranças, outros pesquisadores e historiadores que não estão nas academias, mas que 

têm saberes ancestrais que precisam ser compartilhados. Valeu! Bom término de ano, 

descansem, se cuidem. No ano que vem tem mais! 

Renata Gonçalves Carvalho (Coordenadora Pedagógica) 



278 
 

 

APÊNDICE B. Cadê o bicho que estava aqui? 

 

 

“A gente não nasce negro, a gente se torna negro. É uma 

conquista dura, cruel e que se desenvolve pela vida da gente 

afora.” (Lélia Gonzalez) 

 

Ao adentrar a sala, vi que ela já estava toda arrumada, e as educadoras me 

apresentaram a proposta do dia, relatando que os bebês já haviam brincado com alguns 

animais de plástico, um tipo de brinquedo que já era de conhecimento deles. Elas 

relataram que eram animais em sua maioria de origem africana (zebra, leão, girafa), 

objetos que já se encontravam no CEI. As professoras esconderam os animais debaixo 

das caixas de papelão e colocaram tecidos por cima das caixas para causar interesse e 

curiosidade nas crianças. Foi notório como os bebês ficaram surpresos com a 

organização da sala. Ficou evidente o suspense e o interesse deles, observando e 

admirando os detalhes. Quando cheguei na sala, todos os bebês pareciam fascinados 

com os objetos expostos, visualizando o material por um tempo, até começarem a 

explorar os objetos expostos. 

Para além das caixas de papelão, havia outros objetos e brinquedos espalhados, 

tais como instrumentos musicais e figuras de bichos. Em dado momento cada bebê 

explorou um objeto. O M. pegou a caixa e queria entrar nela, enquanto H. arrastou a 

caixa pela sala, o G. começou a bater o tambor e o R. ficou parado observando as 

movimentações dos seus amigos. Nesse dia havia nove bebês na sala, e cada um foi 

explorar um objeto de forma muito intensa, investigativa e autônoma. 

M. e D. chamaram a atenção das professoras mostrando a zebra. A professora 

validou a fala do bebê respondendo: vocês acharam a zebra? Eles deram uns sorrisos e 

continuaram brincando com a caixa vazia. 

Ma. é uma das mais espertas do grupo, pegou a girafa que estava escondida 

debaixo de uma das caixas e imediatamente levou-a para a outra professora, que 

exclamou com um ar de alegria: que bom que você achou a girafa! Maísa tentou falar o 

nome do bicho, e assim sucessivamente. À medida que iam empurrando as caixas, eles 

foram achando os bichos escondidos, mas, como havia outros objetos a ser explorados 

https://www.pensador.com/autor/lelia_gonzalez/


279 
 

(os tecidos, os instrumentos musicais e as caixas), as crianças tinham muitos desafios e 

ações para resolver e naturalmente, sem pressa, iam achando os bichos que estavam 

debaixo das caixas. Quando achavam, mostravam para as professoras os seus achados e 

elas validavam e falavam o nome do bicho e eles riam naturalmente. 

M. achou um crocodilo e foi mostrar para a professora, que perguntou: que bicho 

é esse? Ele olhou intensamente para ela, mas não conseguiu falar. E ela disse: é o 

crocodilo! Ele deu risadas e começou a brincar com o brinquedo. 

Nesse dia, percebemos que o R. não se interessou por nenhum objeto que estava 

exposto na sala. Desde a minha entrada até o final das minhas observações, percebi que 

ele ficou somente observando seus amigos brincarem, não interagiu com nenhum 

brinquedo nem com outro bebê. Ma. compreendeu a brincadeira de achar os animais e 

disparou a procurar aqueles que os seus amigos já tinham achado. A cada animal que 

Ma. encontrava, ela imediatamente corria em direção à professora e o mostrava. A 

educadora, muito satisfeita com a inteligência da Ma., validava suas descobertas, 

sempre falando o nome do bicho de que Ma. mostrava. Alguns bebês não se 

interessaram por procurar os bichos, pois têm a sua atenção voltada a outros objetos, 

como as caixas, que eles empurravam pela sala. Percebi que foi a exploração que eles 

mais gostaram e gradativamente, sem procurar intencionalmente os bichos, eles 

acabavam achando. 

Vamos refletir sobre essa experiência observada: 

• Havia uma proposta central, que era a de encontrar os animais africanos e outras 

propostas secundárias, outros objetos a serem explorados (instrumentos, tecidos e caixas 

de papelão). Essa forma de organização proporciona a inclusão de todos, dando 

possibilidade para todos participarem conforme os seus interesses, vontades e desejos, 

mostrando-se quando a proposta é flexível, aberta para se tornar mais inclusiva. 

Somente o R. ficou observando e não se interessou por nenhum brinquedo/objeto. Em 

outra situação da vida cotidiana, se faz necessário observar quais são as preferências do 

R. e disponibilizar algo que desperte o interesse dele e, em um outro momento, ficar 

observando do que de fato ele gosta. 

• Os objetos apresentados despertaram interesse. Os bebês escolheram os objetos 

indicando mudanças de comportamento. Eles estavam organizados causando interesse e 

encantamento e os bebês investigaram o material exposto e criaram hipóteses, 

experimentaram, exploraram os objetos de forma muito autônoma; 



280 
 

• As caixas de papelão foram sucesso absoluto e fica a sugestão de trazer esse 

material mais vezes. As crianças fizeram várias experimentações possibilitando muitas 

explorações corporais e táteis. Eles tiveram muitos desafios para resolver, arrastaram as 

caixas, colocaram objetos dentro delas, entraram nas caixas, por fim acharam os bichos 

que estavam escondidos debaixo da caixa. A vivência foi bem assertiva pois, dentro da 

mesma proposta, os bebês tinham muitos desafios a serem resolvidos, trabalhando com 

o seu corpo de forma muito intencional. 

• As caixas, nos olhares das crianças/bebês, ganharam outras funções. Eles 

subvertem as possibilidades da caixa e isso se dá pela exploração das crianças/bebês, 

mostrando que nosso planejamento e intencionalidades pedagógicas são flexíveis. As 

caixas se transformaram, por exemplo, em carrinhos, cabanas e chapéus, revelando-se 

um material transversal/múltiplo, que possibilita muita aprendizagem para os bebês. 

• A experiência foi oportuna pois havia variedade e quantidade de objetos e 

brinquedos a serem explorados, não gerando muitos conflitos entre as crianças. 

• A procura pelos bichos africanos era o foco da atividade. Muitos dos bebês já os 

conheciam e tentavam falar os nomes. A familiaridade com os objetos colaborou para 

deixar o contexto ainda mais interessante, pois os bichos não eram de fácil acesso; as 

crianças tinham que procurá-los e, ao encontrá-los, como já conheciam os bichos, 

ficavam felizes, mostrando-os para a professora, que via esse gesto com imensa alegria, 

despertando ainda mais interesse em querer achar. A Ma. compreendeu que a professora 

ficava muito feliz quando ela encontrava algum dos animais e começou a procurá-los 

todos, exibindo-os e buscando a validação da professora. 

• Os bebês tinham coisas e ações para fazer, as professoras tinham clareza sobre as 

suas intenções pedagógicas, porém os bebês exploraram as materialidades expostas 

construindo outros enredos e estabelecendo outras relações com os objetos. 

 

Vamos pensar em possíveis desdobramentos dessa vivência: 

 

• Com essa proposta, as professoras demostraram que acreditam na potência dos 

bebês, tratando-os como sujeitos capazes de compreender suas falas, desejos e 

inquietações. Mesmo não sabendo oralmente/convencionalmente, eles ficavam felizes 

quando as professoras validavam seus achados e, desse modo, iam em busca de outros 

bichos para serem validados e reterem a atenção das professoras. 



281 
 

• Trazer caixas diversas, grandes, pequenas, compridas, finas, grossas, de vários 

tamanhos, para observarmos como eles reagirão com as diferenças entre as caixas, 

despertando em cada manuseio um comportamento. 

• Contar histórias tendo os bichos como personagens, instigando os bebês a falar ou 

a imitar seus sons. 

• Fazer leitura de histórias em que estes animais aparecem, mostrando as ilustrações 

dos bichos. 

• Colocar fotos destes animais fixadas nas paredes ou no chão da sala referência, 

nos locais por onde os bebês circulam, para eles reconhecerem e identificarem os 

animais e irem fazendo relações com os objetos que já foram vistos e manipulados por 

eles. 

• Se possível, em alguns momentos da semana, realizar brincadeiras com água e 

com os animais da África, dar banho, lavar etc. 

• Gravar os sons dos bichos e tentar identificar com as crianças os ruídos de cada 

animal, depois registrar as crianças imitando esses sons. 

• Criar contextos investigativos dos animais africanos, com objetos, texturas e 

cheiros, ampliando os saberes dos bebês. 

 

Por fim, parabenizo as educadoras por proporcionarem uma vivência tão 

potente com os objetos que já tinham no CEI e de fácil acesso, tais quais as caixas de 

papelão, os animais de plástico e os tecidos, mostrando-nos que é possível ofertar boas 

situações de aprendizagem para os bebês, de forma simples, com objetos e brinquedos 

que já fazem parte do cotidiano do CEI e deles. Percebemos que as caixas foram a 

paixão dos bebês. O brincar heurístico é fundamental para as crianças ampliarem a sua 

capacidade criativa; quanto mais oferecemos objetos não convencionais/estruturados/de 

largo alcance para as crianças e bebês, mas eles exploram, criam e investigam, 

construindo novos modos de aprender por meio do brincar. Assim os objetos de largo 

alcance (heurísticos) precisam fazer parte do acervo de brinquedos dos bebês de forma 

permanente/contínua e, na medida das experimentações, vocês, educadoras, vão 

modificando os objetos, trazendo novos elementos heurísticos relacionados às questões 

étnicas e indígenas para enriquecer as brincadeiras infantis. 

Em se tratando das situações antirracistas, faz-se necessário pensarmos que 

todas as situações pedagógicas precisam perpassar por um olhar sensível e étnico, e 



282 
 

principalmente estético. Ao enfeitar as caixas, por exemplo, vocês optaram por um 

tecido com estampas africanas. Tal sensibilidade nos mostra que precisamos pensar 

africanamente. A educação infantil é perpassada pela pedagogia dos detalhes, pois, 

gradativa e intencionalmente, vamos naturalizando os espaços com objetos, adereços, 

utensílios das culturas indígena e africana e, assim, os bebês e as crianças, desde de 

muito pequenos, vão se acostumando com tais objetos no cotidiano e estarão tão 

familiarizados com eles em sua vida cotidiana no CEI que, quando forem confrontados 

com tais objetos fora do ambiente escolar, não vão demonizar, negativar ou 

menosprezar e sim valorizar! Pois já os conhecem desde a educação infantil na 

escola/CEI. 

Portanto, o nosso papel é trazer estes elementos da cultura africana e indígena, 

junto com todas as suas manifestações e ações, apresentando-os, articulando-os com as 

vivências escolares e deixando que tais elementos façam parte do cotidiano do CEI de 

forma natural e orgânica, para paulatinamente africanizarmos e indigenizarmos os 

nossos espaços, nos quais o Currículo Antirracista se fará presente das mais diversas 

formas, principalmente no que diz respeito à estética da sala referência do CEI e das 

brincadeiras. Não basta só montar um contexto investigativo para possibilitar a 

exploração das crianças/bebês; para além disso, fez-se necessário deixá-los acessíveis e 

esteticamente apresentáveis, de modo a causar encantamento e interesse nas crianças. 

Com essa vivência, vocês duas juntaram o útil ao agradável, montaram um contexto 

investigativo potente, que deixou a sala/espaço esteticamente bonita, encantadora e 

propiciadora de ações e descobertas com os tecidos africanos, mostrando-nos que os 

detalhes fazem toda diferença. 

Desse modo, peço que no ano de 2025 continuem oferecendo boas e 

significativas situações antirracistas para todas as crianças e bebês. Podem contar 

comigo sempre... 

DEVOLUTIVA 

Primeiramente quero parabenizar você duplamente. Mesmo com todas as dificuldades 

da sua sala e com as singularidades da H., você deu um show de profissionalismo, 

resiliência e empatia. 

Ao longo do ano, fui acompanhando as situações e intencionalidades 

pedagógicas planejadas junto às crianças no seu diário de bordo e me deparei com 



283 
 

muitas ações potentes que foram oferecidas. Sua parceria com a ATE foi incrível, a 

interação propondo situações de aprendizagem com outras parceiras do MGII A e B foi 

bem produtiva, o que resultou em bons e potentes trabalhos. Parabéns! Parabéns! 

Parabéns! 

Esta devolutiva do mês de novembro é especificamente sobre a experiência da 

educação antirracista. E você fez uma excelente escolha. O livro Quero colo, da 

escritora Stella Barbieri, é um dos meus prediletos. Sou apaixonada por ela porque, 

além de ser uma excelente escritora, é uma artista formidável e oferece formação para 

experienciarmos situações em arte no ateliê. Vale a pena estar em contato com ela. Na 

sequência vou passar um link para você conhecer outros trabalhos de Barbieri e do 

ilustrador, que é o seu marido e também dá um show nas ilustrações. 

Na relação de carregar os bebês nas costas, além da africana ter esse costume, 

percebemos que essa tradição perpassa várias culturas. Trazer uma temática tão nossa, 

que é dar colo, na fase da vida que mais se pede colo (as crianças adoram um colinho) e 

nós, adultos, simbolicamente, também. Infelizmente ainda existem adultos que negam 

colo para as crianças, achando que elas são melindrosas, só porque cresceram um pouco 

não precisam mais desse mimo. O livro relaciona de forma simples a postura de dar colo 

com a mãe natureza: os animais dão colo, a mãe canguru tem uma bolsa e carrega seu 

filho até ele se desenvolver e seguir sua vida. Assim somos nós, professores: vamos 

dando um suporte para as crianças até que elas adquiram autonomia e consigam realizar 

pequenas tarefas do cotidiano sem a ajuda de um adulto. 

O trabalho final da sua experiência ficou incrível, virou um quadro com as 

marcas e foto das crianças. Você percebeu que todas as ações se tornaram uma 

sequência didática, um projeto. Vamos relembrar o que foi realizado: primeiro a leitura 

do livro; depois uma roda de conversa junto às crianças para relatar e perceber as 

impressões de leitura; e na sequência você repertoriou as crianças com imagens de 

mulheres africanas que têm a prática de carregar as crianças no colo, imagens essas que 

compuseram o ambiente da sala referência. Eu fui convidada a observar a sua aula na 

atividade de pintura com guache vermelho sobre a tela e percebi que você organizou o 

tempo, os espaços e as materialidades para a realização dessa atividade. Sugiro 

organizar pequenos grupos no mesmo dia, ou em dias diferentes, para dar maior atenção 

ao ritmo diferente de cada criança. Quando uma estiver pintando, outra estará em outro 



284 
 

espaço fazendo outra atividade. Essa estratégia lhe possibilitará maior acompanhamento 

das singularidades e gestão dos materiais, com mais tempo e espaço. 

Após toda a dinâmica, finalizaram com uma exposição das obras em uma árvore 

e tal ideia foi muito boa, é isso mesmo! Todas as produções das crianças precisam 

ser expostas em locais visíveis, pois elas gradativamente perceberão que as suas 

produções importam e as famílias poderão acompanhar o desenrolar de todo o projeto. 

Essa postura tem um valor social. Criamos situações com um destinatário que irá 

apreciá-las. Desse modo, todas as produções das crianças precisam ter um contexto de 

circulação para fazer sentido para elas. E, na reunião de pais, você encerrou, organizou 

um contexto, como se estivesse dizendo: “nosso grupo deu bons frutos, agora é hora de 

colher!”. 

Os pais se mostraram felizes com as produções das crianças e não ficou o quadro 

pelo quadro, houve muitas ações significativas para fazer sentido à produção; por isso se 

faz necessário repertoriar as crianças, contextualizar as ações para os conteúdos se 

articularem e as linguagens acontecerem de forma significativa. 

Portanto, lhe faço um convite porque, no próximo ano, traremos artistas e 

escritores africanos e indígenas para continuar ressignificando nossas práticas buscando 

sempre naturalizar tais ações, para que as crianças possam valorizar as culturas 

africanas e indígenas e construir novas e potentes narrativas sobre a constituição do 

nosso povo brasileiro. 

Desse modo refletiremos sobre o porquê de muitos artistas e escritores negros 

ainda não são valorizados. Por que a nossa escola ainda não faz o uso de forma 

intencional da cultura negra tão presente no nosso cotidiano? Beijos, se cuide! 

Estaremos sempre em busca dessa temática com o intuito de encontrar novas 

possiblidades para aprender. 

Renata Gonçalves Carvalho (Coordenadora Pedagógica) 

 



285 
 

 

APÊNDICE C: Leitura: “A menina que abraça o vento: a história de uma 

refugiada congolesa” (Fernanda Paraguassu) 

 

“Eu classifico São Paulo, assim: 

o Palácio é a sala de visita. 

A prefeitura é a sala de jantar e a cidade é o jardim. 

E a favela é o quintal onde jogam os lixos.” 

(Carolina Maria de Jesus) 

 

Ao adentrar a sala, vi que as crianças conversavam com a professora sobre a 

história, sobre a capa do livro. “Quem é a menina da capa?”, perguntou a professora. 

Ela destacou que a menina usava tranças e tinha um lindo vestido amarelo. Fui me 

sentando devagar para não os distrair. Nessa sala, especificamente, as duas docentes (da 

manhã e da tarde) deixam fixo um contexto com objetos de beleza, organizado na sala 

referência, em que as crianças brincam e escolhem seus brinquedos autonomamente. 

Cabe ressaltar também que as professoras construíram um mural com fotos de pessoas 

pretas bem-sucedidas e esse mural circulou pelas salas vizinhas, mas é permanente 

dessa sala; quando o mural estava em outra sala, eles sabiam que aquele mural pertencia 

à sala deles. 

A professora leu a história na íntegra, apresentou uma música para iniciar a 

história, em alguns momentos fazia pausas estratégicas chamando atenção das crianças 

para alguns pontos do que havia sido narrado. Cabe ressaltar que estamos observando 

uma turma do minigrupo II, com crianças de três anos completos que já têm muitos 

saberes e uma linguagem oral e corporal mais desenvolvida. Desse modo, percebemos 

que o nível de concentração e atenção na história lida é maior do que no caso dos bebês 

dos berçários, o que é esperado para a faixa etária. Tais comportamentos já estão 

consolidados e as crianças estavam atentas ouvindo a história. Quando eram solicitadas 

e questionadas, participavam; em alguns momentos a professora perguntava algo 

específico sobre a história e elas participavam. Fiquei surpresa que até o J., uma criança 

que se encontra no processo investigativo sobre TEA – Transtorno do Espectro Autista 



286 
 

– participou, mostrando-se muito atento e observando os detalhes da narrativa da 

professora. 

Cabe destacar que a história lida pela professora apresentauma temática bem 

complexa para as crianças, mas não impossível de ser entendida, pois remete a uma 

menina chamada Mersene que morava no país da República Democrática do Congo e 

veio para o Brasil refugiada. 

A professora didaticamente fez uma pausa na leitura e explicou o que seria uma 

pessoa refugiada. Em poucas palavras relatou que 

 

Uma pessoa refugiada sai do seu país sem querer, pois, no lugar onde a 
Mersene morava, havia muitas brigas e mortes por conta das riquezas 
que havia no país, onde muitos homens ambiciosos brigavam entre si, 
querendo toda a riqueza para eles. Sua mãe, muito preocupada e 
angustiada com aquela situação, de sua família sofrer algum tipo de 
violência, ou serem mortos, veio correndo para o Brasil, sem o pai da 
Mersene, de quem ela sente muitas saudades. Infelizmente a mãe e ela 
não podem voltar para o Congo, porque as violências e guerras por 
riquezas e ouro continuam. Porém quando Mersene sente saudades do 
pai, ela pensa nele e o abraça mentalmente, abraçando o vento, como se 
estivesse abraçando seu pai. Faz isto todas as vezes que sente saudades 
dele – seu pai. 

 

Assim que a professora finalizou a história, indagou: “onde fica o Congo, o lugar 

onde a Mersene mora?”. A., uma criança muito comunicativa e participativa, 

rapidamente disse: “no lugar bem longe”, e todos concordaram e repetiram a mesma 

coisa. Desse modo, a professora pegou o Globo terrestre, que estava na sala fazendo 

parte da história, levou para perto das crianças e disse: “vamos tentar encontrar aqui 

onde nós moramos e onde a Mersene morava”, apontando para o globo. Após mostrar 

onde fica o continente africano e o país da Mersene, ela perguntou: “é possível abraçar 

o vento?” As crianças responderam em coro: “sim”. E a professora: “sério? então vamos 

abraçar o vento”. Todos abraçaram o vento e, na sequência, saíram para brincar no 

parque. 

Diante dessa observação vamos refletir sobre a atividade realizada: 

 



287 
 

• A professora traz uma leitura bem gostosa em que a personagem principal é uma 

criança negra que tem muito orgulho da sua família, e na qual a autora descreve uma 

menina que gosta de si, das suas tranças e da sua roupa. No processo, aprendemos 

sobre a sua cultura. 

• O livro traz muitos assuntos sobre os quais a professora poderá fazer bons 

desdobramentos e rodas de conversas, tais como “onde fica este país?” e “quais 

riquezas ele tem?”, além de aprofundar costumes, diversidade e as belezas naturais 

dos países africanos e do continente. 

• As crianças estavam bem atentas à narração da professora, nos mostrando que 

têm comportamentos de ouvintes e estão gradativamente se apropriando de 

comportamentos, de momentos de conversas planejadas, mum fala e o outro escuta 

respeitosamente. Quando indagados pela professora, eram orientados a ouvir os 

colegas – práticas que são ensinadas na escola e servem para a vida cotidiana. 

• A professora deixou exposto o globo como uma estratégia para ensinar a 

localização do país em que a menina morava. Tal objeto precisa se fazer presente de 

várias formas para a localização geográfica dos países. Foi muito interessante perceber 

as crianças se familiarizando com o globo, pois tal estratégia é uma consolidação de 

um saber abstrato, que ao longo dos dias precisa de muitas intervenções para ser 

sistematizado pelas crianças. 

• As pausas intencionais da professora, utilizando as estratégias de leitura para 

atrair e potencializar a participação das crianças, mostram que as crianças passam de 

ouvintes a participantes da história, causando e despertando o interesse delas, não 

deixando esse momento monótono. 

• A leitura foi feita na íntegra, a professora fazia pausas estratégicas para causar 

certo suspense e despertar a atenção das crianças, dialogando com os ouvintes. Como 

sugestão, penso que poderia ser lido por capítulos, um dia para cada parte da história, 

explorando as falas e as características da ilustração. 

• A valorização do momento da leitura como uma atividade permanente, é 

fundamental, pois é por meio da leitura que entramos em contato com outros mundos 

possíveis. Enfim, trazer seriedade para este momento se faz necessário, mesmo de 

forma lúdica, passando para as crianças o prestígio social de quem gosta de ler. É um 

comportamento que é aprendido, diferenciado de outros comportamentos: para ler, é 



288 
 

preciso um lugar silencioso, mais tranquilo, que evite a dispersão e, para brincar, exige-

se outro comportamento e assim sucessivamente, o que varia de pessoa para pessoa. 

Desse modo, é função da escola – e nossa enquanto educadoras da primeiríssima 

infância – ensinar, ter a leitura como um momento importante da rotina, com 

procedimentos e marcadores de leitura que, juntamente às professoras, já têm certos 

combinados para a realização do ato. 

 

Possíveis desdobramentos: 

• retomar, por meio de imagens, o lugar em que Mersene morava antes e 

comparar com o lugar em mora agora, apontando semelhanças e diferenças entre o 

Congo e o Brasil; 

• dar visibilidade às belezas do país do Congo, destacando vestimentas, culinária, 

costumes e os seus idiomas; 

• ouvir músicas, ou pessoas conversando em uma língua diferente da nossa, como 

o francês; 

• retomar, em uma roda de conversa, o modo como Mersene estava se sentindo 

quando ela abraçava o vento (trabalhando com as emoções); 

• apresentar em uma roda de conversa as diversidades de famílias existentes no 

Brasil e no mundo, desmistificando olhares preconceituosos; 

• retomar as caraterísticas da Mersene – uma menina negra que usa tranças – e 

convidar uma mãe ou professora que goste de trançar os cabelos das crianças (pedir 

antecipadamente a colaboração das famílias sobre os pentes que elas usam em casa 

etc.); 

• apresentar, em murais ou vídeos, diversos tipos de tranças e seus significados na 

vida dos povos escravizados; 

• em uma roda de conversa, trabalhar com as crianças os sentimentos que nos 

causam, como por exemplo uma pessoa que está em outro país diferente do seu, como 

ela se sente? 

Temos muitos desdobramentos a serem pensados a partir dessa história, e  o 

mais importante é refletir sobre os conteúdos que a obra traz. Também é possível, caso a 

professora não queira aprofundar, ficar somente na fruição estética da história, ler por 



289 
 

prazer. É uma escolha da docente, mas, se quiser, posteriormente, aprofundar-se em 

alguns conteúdos que a própria história propicia, as crianças terão mais possibilidades 

de conhecer sobre outros assuntos, tendo essa narrativa como disparador. 

Essa é uma história que as crianças precisam ouvir muitas vezes, e a professora 

precisa fazer boas perguntas para instigá-las a pensar sobre o que são os refugiados, o 

que são os sentimentos como a saudade que a menina tanto sente, e por que os países 

ricos brigam com países pobres por conta de suas riquezas naturais. 

Enfim, no dia da observação, a professora, de uma forma bem tranquila, 

explicou para as crianças o que significava ser “refugiado”. Porém, se se quiser 

sistematizar tais saberes, são necessárias outras estratégias, usando até a linguagem do 

teatro para exemplificar para as crianças o significado de tal palavra, chegando a 

assuntos mais complexos, como a escravização de corpos que são arrancados do seu 

lugar de origem e levados forçadamente para outros lugares. Desse modo as crianças, de 

forma lúdica, vão aprendendo fatos históricos, e outras versões de narrativas, saindo da 

história única que foi contada para nós, silenciando as verdadeiras histórias do período 

de escravização, dentre outras. 

Possibilitar às crianças refletirem sobre fazer e estar em uma condição sem 

escolhas e sem oportunidades, pois são assuntos complexos que merecem pequenas 

reflexões diárias junto aos pequenos, para que adquiram posicionamentos crítico- 

reflexivos sobre a sua realidade e que, por meio da leitura, possam adquirir empatia, 

respeito, sentimentos reflexivos. É importante refletirmos sobre como nós adquirimos 

saberes críticos e políticos dentro de uma sociedade racista e injusta, saindo da 

alienação desde a infância. 

Buscar em nossas rodas de conversas diárias junto às crianças ações reflexivas 

para vivermos em sociedade, principalmente temos que pensar que a nossa realidade 

brasileiraé excludente, racista e violenta com o diferente. Portanto, professora, 

convido-lhe a uma reflexão: vale a pena falarmos com as crianças sobre esses temas? E 

por que é necessário mostrarmos a essa faixa etária fatos históricos, fazer rodas de 

conversas e dialogar? 

Você tinha noção de que a leitura que você fez provoca muitos questionamentos 

e reflexões. Desde já parabenizo a escolha, excelente escolha, e parabéns também pela 

organização espacial em roda na sala de referência, que possibilitou a atenção na 



290 
 

história e a visão, por todos os alunos, da professora e do livro e suas imagens. Em 

relação ao texto, a personagem principal é uma criança negra, que tem sentimentos e 

que sabe da riqueza e beleza de seu país de origem. Precisamos trabalhar com os 

educandos o senso de pertencimento e o conhecimento sobre suas ancestralidades e 

sobre a cultura local e regional do nosso Brasil. Enfim, tal literatura saiu dos 

estereótipos de crianças pretas sendo ridicularizadas por conta da sua cor, ou crianças 

pretas passivas e sem histórias e memórias. A narrativa apresentada por você coloca a 

menina preta em outro patamar social, de protagonismo de uma identidade e que tem 

sentimentos, enfim, é humana. 

Portanto, nosso papel enquanto escola e enquanto educadores é importante. 

Construirmos saberes nas relações sempre buscando reflexões, ensinando também as 

crianças a pensar, refletir e ter criticidade perante os acontecimentos da vida. E 

aprender na escola que é possível mudarmos algumas coisas por meio da leitura, dos 

estudos e do diálogo. Tal leitura nos instiga a assumir posicionamentos. A escola por 

meio dos seus projetos e currículos precisa incentivar o despertar para o posicionamento 

crítico frente à realidade, assim as crianças, desde muito pequenas, vão aprendendo a se 

posicionar, a questionar e a refletir. Cabe a nós, professores, instigarmos esses 

posicionamentos. Se isso não se der na escola, onde será? 

Como dizia Paulo Freire, faz-se necessária a leitura de mundo antes da leitura 

das palavras. Quando damos ferramentas discursivas para as crianças, estamos 

contribuindo para que façam boas escolhas. Saber escolher também precisa ser 

aprendido, assim saber falar e se posicionar, para não serem manipuladas e nem 

corrompidas. Enfim, nós, que escolhemos essa profissão que é ensinar, precisamos 

articular os saberes do mundo aos saberes das palavras, para que, quando nossas 

crianças pretas, branca, indígenas se sentirem desrespeitadas, elas possam tomar 

consciência e ter autonomia para indignar-se e posicionar-se frente às múltiplas 

injustiças que sofrerão ao longo da vida em sociedade. 

Pode contar comigo na construção de uma escola antirracista e democrática, 

pois, se o lugar de ensino não colaborar com o pensamento crítico-reflexivo, para que 

servem as escolas e os saberes que são ensinados? Avante! Pois nossos passos vêm de 

longe e vão muito longe, e junto com as crianças criaremos uma outra sociedade, 

antirracista e plural, na qual todos podem conviver sem serem marginalizados e 



291 
 

negativados pelo tom da sua pele. Desse modo lhe convido a continuar investindo em 

saberes ancestrais, étnicos e raciais em 2025. Pode contar comigo, sempre! 

 

DEVOLUTIVA 

Nesta devolutiva, focalizaremos na vivência antirracista ofertada por você ao seu 

grupo. Infelizmente não fui comunicada anteriormente sobre a vivência, como previsto 

em nossas orientações e, deste modo, conversaremos a partir do planejamento entregue 

e das imagens expostas: ambos, o planejamento e as imagens, possibilitam muitas 

reflexões sobre o nosso papel enquanto facilitadores e mediadores de boas situações de 

aprendizagem no combate ao racismo estrutural. 

Cabe salientarmos que nosso CEI vem discutindo e refletindo sobre situações 

antirracistas há muito tempo. Acredito que avançamos quanto a muitos conceitos, 

reflexões, dados históricos e políticos. Enquanto coletivo, também avançamos, porém, 

neste mês de outubro, voltamos nossos olhares para o documento Educação 

Antirracista – orientações pedagógicas (2022), recém-lançado na rede municipal de São 

Paulo. Ao longo dos três últimos meses (outubro, novembro e dezembro), mergulhamos 

sistematicamente em alguns conceitos importantes para embasar nossos fazeres junto às 

crianças pequenas. 

A jornada pedagógica, tendo como temática a educação antirracista, contribuiu 

de forma significativa para sensibilizar toda a rede para uma mudança de ações, que não 

tinham sentido. Também nos fortaleceu enquanto pesquisadores, para continuarmos 

refletindo sobre o nosso fazer, funcionando como disparadora de ações para a nossa sala 

referência/agrupamento. 

Assim, com tantas sensibilizações, faz-se necessário que todos esses saberes 

historicamente produzidos por muitos pensadores potentes tornem-se práticas 

contextualizadas, na tentativa de favorecer a construção de novas narrativas para os 

sujeitos que estão em processo de desenvolvimento. Assim, sabemos que ações isoladas 

e pontuais não colaboram para um trabalho ético, estético, político, pedagógico, 

contínuo, planejado e sistematizado. 



292 
 

Partindo desse ponto, reflitamos: Como fazer acontecer boas ações antirracistas 

de forma natural, orgânica, de janeiro a janeiro? De quais elementos, materiais, 

suportes, já dispomos para potencializar as vivências antirracistas aqui no CEI? 

A sua experiência com a sua turma foi a leitura do livro O pequeno príncipe 

preto. Você pesquisou que esse livro foi fruto e se transformou em algo espetáculo de 

teatro maravilhoso que traz como figura principal um menino negro e príncipe, 

positivando o personagem negro, que historicamente foi marginalizado e excluído. Para 

criarmos outras narrativas, serão necessárias muitas ações, pois o racismo está na 

estrutura social, cultural e política de nossa sociedade. Portanto, essa mediação estética 

poderia proporcionar formidáveis desdobramentos – mas quais seriam eles? 

Para chegarmos a grandes reinados liderados por reis e rainhas africanas, é 

importante apresentar essa outra narrativa para as crianças, sempre com 

questionamentos: quem é o príncipe da história? De que país ele veio? Há outros países 

que tenham príncipes e princesas? É uma literatura muito simples e agradável de ler, 

suas ilustrações também são bem expressivas e potentes. É interessante que, após a 

leitura, as crianças possam tocar nos livros, ler sem saber ler, criando valores afetivos 

com o livro, adquirindo comportamentos de estudantes e de leitores, diferenciando um 

livro de um brinquedo. Como é uma literatura preta, as crianças vão construindo outra 

narrativa simbólica sobre os corpos pretos que também podem ser príncipes, reis, 

doutores e não somente escravizados. Assim as meninas e os meninos negros vão 

percebendo a diversidade existente em nosso país, além de compreender que é possível 

ter outros tipos de reis e rainhas, que muitas vezes não eram apresentados de forma 

potente nos livros de literatura infantil. Por isso reforçamos que representatividade 

importa, sim! As crianças precisam de outras narrativas, como essa, para se validar, para 

se reconhecer e para se autoafirmar como sujeitos potentes. 

Este ano nosso CEI recebeu um acervo muito valioso de literatura antirracista e 

com qualidade. Temos uma boa quantidade e variedade de livros. Além disso, a 

atividade com leitura antirracista deve ser diária, com possíveis desdobramentos, rodas 

de conversa, pesquisas, reflexões e curiosidades, ou mesmo a mera leitura pelo prazer 

literário, a depender dos seus objetivos pedagógicos. 

Por fim, está em nossas mãos ressignificarmos os espaços, as materialidades, as 

ações pedagógicas, saindo de ações eurocentradas para ações antirracistas. Desse modo, 



293 
 

com pequenos passos intencionais, vamos modificando pensamentos e práticas 

racistas. 

Parabéns por oportunizar esta experiência para as crianças! Tenho certeza de que 

a partir de agora eles saberão que existem príncipes pretos, para além das histórias, 

instigando-os a serem também príncipes, doutores, engenheiros, fazendeiros, médicos, 

padres etc. 

Beijo, se cuide! Feliz ano novo! Um cheiro! 

Renata Gonçalves Carvalho (Coordenadora Pedagógica) 

 



294 
 

 

APÊNDICE D: Leitura: “Meu crespo é de rainha” (bell hooks) 

 

“Ser oprimido significa a ausência de escolhas” 

(bell hooks) 

 

Ao adentrar na sala do berçário II, vi que os bebês estavam sentados junto à 

professora e a uma ATE, todos observando os adereços que a educadora e um professor 

auxiliar deixaram no espaço para a realização da leitura. Tais materiais despertaram 

certo interesse nos pequenos e o professor estava com o livro na mão para iniciar a 

leitura. A história narrada valoriza as diversidades dos cabelos crespos, e vale observar 

que, diante das muitas variações de cabelos crespos, esse livro riquissimamente destaca, 

de forma engraçada e positiva, a diversidade e beleza dos cabelos crespos. 

O professor, em sua mediação literária junto às crianças, articulava os 

personagens que apareciam na história remetendo a um bebê da sala, dizendo: “ olha 

este cabelo enroladinho, fofinho, parece de quem? Hum deixa eu ver..... Já sei, parece 

com os lindos cabelos do M.”, que estava sentado no colo da professora sem falar nada. 

Ele olhou com um olhar espantado para o professor, como se não estivesse entendendo 

nada (rs, rs), na sequência o docente pediu para as crianças sentirem a textura dos 

cabelos, dizendo: “hum... quem tem uns cabelos macios? Quem tem uns cabelos 

fofinhos? Vamos sentir a textura dos nossos cabelos? Passem as mãos nos cabelos!”, 

incentivando as crianças a tocarem seus próprios cabelos. Os educadores deixaram 

alguns objetos para enfeitar a sala e, no momento da leitura, as crianças se dispersavam 

querendo brincar com as cabaças e com o tambor que estavam expostos na sala; ao 

finalizarem a leitura, os educadores foram arrumando as crianças com as saias e shorts 

coloridos, a partir das músicas da cultura popular. As crianças disputavam quem ia tocar 

o tambor primeiro, os educadores faziam a mediação e, na sequência, convenceram as 

crianças a fazer movimentos de girar, de pular e de dançar conforme o ritmo musical de 

origem africana que estava sendo tocado. 

Gradativamente, as crianças foram sensibilizadas pelos educadores a dançar 

músicas da cultura popular e foram tocadas muitas músicas de manifestações 

africanas e indígenas. 

https://www.pensador.com/autor/bell_hooks/


295 
 

Diante do exposto, refletiremos sobre o relato/observação realizado: 

• Os educadores organizaram a sala referência com elementos de culturas africana e 

indígena, com bonecos étnicos, cabaças, tecidos e instrumentos musicais, pelos quais as 

crianças ficaram fascinadas. Precisamos fazer leituras compartilhadas participativas 

para as crianças junto com os educadores a partir dos elementos disponibilizados. Todos 

devem participar ativamente da leitura, deixando a condição de espectadores, tornando-

se integrantes ativos de uma forma não convencional de leitura. Vamos pensar em como 

podemos fazer as leituras compartilhadas mais interativas favorecendo o movimento 

livre. Faço esse convite para pensarmos com carinho em como podemos ofertar o 

momento de história de uma forma mais participativa, respeitando a faixa etária, que se 

caracteriza pela fácil dispersão. Por exemplo, não precisamos ler a história inteira no 

mesmo dia, podendo contá-la por capítulos, ou, ainda, podemos usar um dia apenas para 

explorar a capa do livro e, nos demais dias, somente os personagens e assim 

sucessivamente até as crianças irem se apropriando do comportamento leitor, tornando 

esse momento mais prazeroso. 

• O professor fez uma excelente mediação literária, mostrando as imagens para os 

bebês, fazendo pausas estratégicas na leitura, causando e despertando a curiosidade e o 

interesse em todos os ouvintes. 

• As crianças se dispersaram devido ao interesse pelos objetos expostos, porém 

podemos utilizar tais adereços/objetos em outros momentos de uma forma interativa, 

instigando a participação intencional na história. 

• A leitura é um momento riquíssimo que precisa ser realizado de forma contínua 

para as crianças e os bebês adquirirem comportamentos de leitores e ouvintes. Isso 

significa que ela necessita de regularidade, continuidade, previsibilidade e, ainda, 

precisa ser uma atividade lúdica. 

• Cabe refletirmos como oferecer momentos de leitura para os bebês, sabendo das 

especificidades dessa faixa etária. Há necessidade de se criar estratégias de leitura, em 

que sejam respeitados e incentivados o movimento livre e as suas expressões, de uma 

forma que eles adquiram comportamentos de ouvintes e de leitores de forma prazerosa. 

Nesse dia, após a leitura, foram ofertadas múltiplas linguagens, como a 

dança, a música e o movimento, uma vez que todas as linguagens favorecem, despertam 

e repertoriam a consciência corporal das crianças pequenas, que vão experienciando 

momentos para se expressar das mais variadas formas, utilizando unicamente seu 



296 
 

corpo. Assim a oferta das roupas e as brincadeiras musicadas se mostraram 

interessantes e potentes para as crianças, que, desde cedo, vão se apropriando das 

músicas que valorizam a cultura preta e indígena e, naturalmente, vão percebendo que 

as músicas com os ritmos das manifestações africanas e indígenas são muito bonitas, 

ricas de saberes, ritmos dançantes e alegres, que não são valorizados socialmente, e que 

precisam ser conhecidas para serem valorizadas. 

Conforme observações da mediação literária, seguem alguns possíveis 

desdobramentos: 

• Criar e fazer dos momentos de leitura uma atividade permanente para  que as 

crianças adquiram, paulatinamente, comportamentos de ouvintes e leitores. 

• Criar uma regularidade de leituras étnicas como momentos de fruição estética, 

pensando sempre nos personagens, nos enredos e na qualidade da história, assim como 

nessa história lida por vocês, que valoriza a beleza dos povos africanos e indígenas. A 

nossa escola tem um acervo muito potente sobre as relações étnico-raciais que 

valorizam e enaltecem as culturas afro-brasileiras e precisamos nos apropriar deleste 

acervo para oferecê-lo às crianças e seus familiares. 

• Ofertar a construção de objetos sonoros, tais quais chocalhos, tambores, maracás, 

que ampliarão a variedade e quantidade dos brinquedos e objetos sonoros, para que os 

educandos possam produzir sons junto a outros ritmos afro.  

• Fazer desses momentos de música e dança atividades permanentes, reforçando e 

valorizando os ritmos da nossa cultura brasileira, riquíssima em ritmos, danças e 

melodias que têm muitas influências indígenas e africanas. Além de ofertar tais 

momentos de forma contínua, devemos socializar junto às famílias, colaborando para a 

ampliação do repertório de ambos, desmistificando pré-conceitos e racismo sobre as 

músicas da cultura afro-brasileira. 

Portanto, caros educadores, parabenizo vocês dois pela oferta de boas situações de 

aprendizagem sobre a cultura africana por meio da história que respeita e valoriza os 

cabelos crespos. Vale ressaltar que esse assunto – cabelos e beleza negra – é um tema 

importantíssimo a ser trabalhado nas escolas das infâncias, pois sabemos que, devido ao 

racismo estrutural, as mulheres, principalmente as crianças pretas, são e foram 

marginalizadas, até mesmo ridicularizadas por conta dos seus cabelos e do seu tom de 

pele. Muitos adultos carregam marcas negativas sobre sua identidade em relação a seus 



297 
 

cabelos e tom de pele. Eis o porquê de essa ser uma temática importante a ser trabalhada 

com as crianças. 

Assim, com literaturas pretas, rodas de conversa, pesquisas e estudos, ofertaremos 

muitas vivências que valorizam todas as manifestações da cultura africana e indígena. É 

urgente e necessário que isso aconteça de forma contínua nas práticas pedagógicas 

de todos os professores. Sabemos que uma simples leitura em alguns momentos 

pontuais da rotina do CEI não será suficiente para quebrarmos práticas racistas que 

existem no cotidiano e na sociedade racista do Brasil e do mundo. É fundamental, 

portanto, que aconteçam muitas situações de aprendizagem sobre a valorização da 

beleza dos cabelos crespos e cacheados, e principalmente da beleza de homens e 

mulheres negros e negras, de forma sistemática e contínua. É por isso que o currículo 

antirracista de 2022 nos convoca a trabalhar com tais problemáticas de janeiro a janeiro, 

naturalizando-as, ofertando e possibilitando espaços de representatividade nos objetos, 

brinquedos, mobiliários etc., para que as crianças possam observar a sua cultura de 

forma positiva nas paredes e nos brinquedos ofertados. Assim vão construindo e 

fortalecendo a sua identidade, se amando, gostando e respeitando as suas diferenças e 

singularidades. 

Sabemos que historicamente foi negado às crianças pretas o direito de gostarem 

de sua cultura e ancestralidade e, por isso, o nosso investimento precisa ser mais alto do 

que o da sociedade racista. Desse modo, convido vocês dois, educadores, a continuar 

ofertando boas e significativas experiências junto às crianças e seus familiares, 

lembrando que não estamos sozinhos e ninguém soltará a mão de ninguém... 

Seguimos... 

Enfim, convido vocês a pensar nas estratégias didáticas uqe vocês ofertarão aos 

bebês e crianças no ano letivo de 2025! Grande abraço… 

 

DEVOLUTIVA 

Olá, professores! Estamos na reta final de mais um ano letivo e cabe ressaltar 

que tivemos um período muito potente diante das adversidades dessa sala. Vocês 

conseguiram oferecer boas e possíveis situações de aprendizagem para as crianças, de 

modo que já temos frutos para colher. Tenho certeza de que as crianças aprenderam 

muito com vocês, e vocês aprenderam muito com elas, sendo a realidade do professor 



298 
 

(a) de crianças pequenas uma eterna aprendizagem que nos coloca sempre na postura de 

investigar/pesquisar, o que só é possível diante das demandas que me chegam. 

Sabemos que não existem salas perfeitas, cada ano é único e, se estivermos 

abertos para novas experiências, as conexões e as interações com as crianças serão 

oportunidades que a profissão nos dá de aprendermos com elas! Isso sim são as 

experiências da profissão, mas infelizmente, para aprender, temos que abrir mãos 

de algumas certezas. Estar aberta (o) para o novo já é um grande passo! 

Elas têm somente três anos de existência no planeta, estão fazendo descobertas e 

nós, profissionais das infâncias, estamos apresentando o mundo para eles. Se temos essa 

responsabilidade nas mãos, que apresentemos o mundo da melhor forma possível, 

sempre no desejo/sonho de, a partir das nossas posturas, práticas e ações poder 

contribuir para uma sociedade antirracista e menos desigual. 

Acredito que, com as experiências ofertadas por vocês para os nossos pequenos 

gigantes, já contribuiremos um pouco para a mudança que tanto desejamos ver no 

mundo. A partir de uma legislação que nos pauta (lei nº 10.639/03) e das concepções e 

princípios expostos no nosso PPP instigados pelas formações e provocações do NEER – 

Núcleo de Educação para as Relações Étnico-Raciais –, as nossas práticas pedagógicas 

estão se materializando. Uma política pública tão importante e necessária como a da 

educação antirracista, acontecendo de janeiro a janeiro de forma natural e orgânica em 

todas as situações, de forma transversal e plural, precisa ser mantida na prática escolar. 

Lembrem-se de Ângela Davis: “não basta não ser racista, é preciso ser antirracista”. 

Estamos no caminho certo e faço um convite para vocês continuarem ofertando 

significativas situações para as crianças! Onde estiverem, as crianças têm direito de 

aprender sobre a sua cultura. Garantiremos este direito! 

Vocês mostraram que, com situações do cotidiano e de forma simples, é possível 

sensibilizar as crianças, pois, se tiverem contatos com objetos que aludem à negritude 

da mesma forma que lidam com as bonecas brancas, estando ambos os brinquedos estão 

em pé de igualdade, as crianças negras se sentirão representadas; assim naturalizaremos 

e construiremos outras narrativas, e as crianças negras se sentirão também como gente. 

Elas existem, nós existimos, enfim, e nossa escola precisa avançar na compra de mais 

materiais étnicos, mas é bom ver que, do pouco que temos, vocês já estão fazendo uso 

com muita intencionalidade. 



299 
 

Professor, você chegou neste final do 2º semestre conseguindo, juntamente com 

a sua colega, fazer a gestão da sala e propiciar tais momentos. Desse modo percebemos 

que ações coletivas e colaborativas favorecem um bom andamento da realização das 

vivências na sala de referência. Esse é o caminho, e ações coletivas cooperativas deixam 

o clima institucional harmonioso – não basta realizar as vivências só para cumprir um 

planejamento. Vocês percebem que é um conjunto de ações que favorecem e 

potencializam a aprendizagem de todos? Parabéns! Parabéns! Ano que vem teremos 

mais! Para um projeto dar certo, não importa o trabalho, se faz necessária a colaboração 

e a participação de todos os envolvidos! Pensem nisso! 

Nessa antepenúltima devolutiva do ano, focaremos somente nas situações de 

aprendizagem sobre a educação antirracista. Sinto muito não ter comparecido às suas 

vivências, isso se deve a eu não ter recebido o planejamento antecipadamente. Estou 

ainda no aguardo que me enviem tal planejamento, conforme solicitado, assim que 

possível, para conversarmos de forma mais global e aprofundada. O planejamento 

antecipado é o primeiro passo para pensar nos tempos, nos espaços e nas materialidades, 

mas isso também não foi impedimento para vocês realizarem boas vivências para as 

crianças. Com efeito, vocês mostraram que, com situações bem simples, é possível 

envolver os educandos e trabalhar com a educação antirracista no cotidiano. 

Como podemos inserir as bonecas negras de forma intencional e diária no 

planejamento de vocês? Essa oportunidade foi oferecida para as crianças brincarem e 

percebi que muitas ações aconteceram de forma natural, porém provoco vocês dois a 

refletir sobre como criar diversos contextos a partir do elemento boneca. Para o próximo 

ano, sugiro que façam um contexto permanente, na sala, em que bonecas de diversas 

apareçam com frequência e que as crianças construam, de forma autônoma, seus 

enredos e brincadeiras. A partir das observações, vocês, educadores, podem alimentar e 

transformar em outros contextos, trazendo elementos das culturas africanas e indígenas 

para potencializar ainda mais as narrativas e o jogo simbólico das crianças. 

Outra estratégia potente que vocês usaram foi a da literatura infantil. As 

histórias, os contos, as lendas africanas e indígenas são uma porta poderosa para 

acessarmos as crianças e bebês, por isso se faz necessário que a leitura seja uma 

atividade permanente. Adorei a estratégia de usar o livro para ampliar ainda mais o 

repertório das crianças. “Amor de cabelo” traz muitas reflexões culturais, uma delas é 

sobre o machismo estrutural, em que os pais não são desafiados a pentear os cabelos das 



300 
 

suas crianças, nem a cuidar delas, não colaboram nas trocas, nem na ida ao médico. 

Quando as crianças estão doentes, pedem para ligar para a mãe vir buscar e, 

infelizmente, a ação de cuidar fica nas costas das mães, que se sentem sobrecarregadas. 

Peço para vocês observarem quantas mães vão levar seus filhos e filhas ao CEI. E 

quantos pais assumem esse dever? Por quê? Precisamos investigar esse fato para 

mudarmos também a estrutura machista. Notamos que ações de cuidado com os filhos 

sempre ficam a cargo das mães, tias, avós e essa é uma temática interessante para 

pensarmos para o ano que vem. Posso contar com vocês? 

Diante disto, nós, professores, conversamos no PEA – Projeto Especial de Ação 

–, em um dos nossos encontros formativos, sobre a importância de refletirmos sobre a 

literatura preta. Felizmente muitas discussões avançaram e alguns textos infantis que 

eram apresentados na minha época hoje não fazem mais sentido, pois o contexto 

histórico, político e social mudou, avançamos muitos nas discussões antirracistas, e nós, 

como pesquisadores das infâncias, precisamos verificar com muita cautela, antes de ler 

para as crianças, que mensagens a literatura em questão oferece. Ela propicia uma 

discussão ou reforça um estereótipo racista? Por tudo isso, o estudo sobre a história do 

povo preto se faz necessário para não reproduzirmos ações erradas que não cabem mais 

nos contextos atuais. Temos um acervo muito bom na escola, com autores maravilhosos 

que estudam e pesquisam a cultura brasileira respeitando as ancestralidades deste grupo 

étnico, valorizando-o, potencializando e colocando a teoria historicamente produzida 

em forma de literatura preta. Há uma caixa na sala da coordenação com livros étnicos de 

boa qualidade que podem ser usados de forma permanente no planejamento de vocês. 

Sempre levo alguns exemplares ao PEA para instigar a leitura com as crianças e bebês. 

Também deixo, aqui, um link –

https://linktr.ee/Afroinfancia?fbclid=PAAabM8Ncj9gSfgIgFINm3OwYRbW7Zq4c97JU

gzRneMWvr7j9DVhvpkoFzsek – para que acessem o Instagram do afro-infância e 

ampliem os olhares. A pesquisadora e professora Carol Adesewa fala sobre o porquê de 

não podermos usar os livros que usávamos antigamente, para ampliarmos ainda mais 

nossas reflexões. 

Quaisquer dúvidas, me procurem, estou à disposição para conversarmos sobre 

este assunto. Vocês estão de parabéns por escolherem uma literatura de qualidade para 

as crianças acessarem novas e potentes histórias. 

https://linktr.ee/Afroinfancia?fbclid=PAAabM8Ncj9gSfgIgFINm3OwYRbW7Zq4c97JUg
https://linktr.ee/Afroinfancia?fbclid=PAAabM8Ncj9gSfgIgFINm3OwYRbW7Zq4c97JUg
https://linktr.ee/Afroinfancia?fbclid=PAAabM8Ncj9gSfgIgFINm3OwYRbW7Zq4c97JUgzRneMWvr7j9DVhvpkoFzsek


301 
 

Enfim, diante dessas reflexões, e realmente na reta final, mas com o espírito 

investigativo, sugiro a vocês dois que reflitam e pesquisem quais outros livros de 

literatura infantil preta de qualidade temos em nosso acervo e que favorecerá a 

positivação da autoimagem das crianças pretas. Como usá-los de forma permanente no 

planejamento de vocês, garantindo uma educação antirracista de janeiro a janeiro? 

Sugiro que mostrem o vídeo que vocês produziram para as crianças. Tive 

conhecimento de que vocês o mostraram no último encontro com os pais. Estamos de 

parabéns, pois essa é uma excelente estratégia formativa de apresentar o valoroso 

trabalho antirracista para os pais. Inseri-los nos contextos didáticos é de extrema 

importância. Vocês brincaram e cantaram com as crianças; poderiam gravar um vídeo 

com elas cantando a cantiga “Mama Wele”, de origem africana? Isso seria um presente 

para nós. Pensem para o ano que vem... 

Estamos encerrando um ano letivo e teremos a última devolutiva de forma 

presencial e coletiva no nosso último encontro formativo no PEA. Professora, um até 

logo, foi um prazer lhe conhecer, que você continue ofertando muitas e potentes 

situações como essas para as suas crianças. Esse papel político-crítico-social é nosso! 

Vamos nos encontrar nessa linda caminhada que é a educação, continue sendo esta 

mulher preta empoderada, que inspira outras mulheres e crianças a serem o que elas 

quiserem ser! Foi difícil chegar até aqui, muitas mulheres pretas morreram para que nós 

hoje pudéssemos gostar de nós mesmas, votar, estudar, trabalhar, existir, resistindo, 

colhendo frutos do nosso trabalho em busca de uma sociedade antirracista, sempre! 

Professor, gratidão pelas colaborações da diagramação do jornal do CEI. Sem 

você não conseguiríamos! Como já conversamos anteriormente, educação se faz com 

ações colaborativas e coletivas. Estamos construindo novas histórias e vocês fazem 

parte delas! 

Gratidão pelo apoio! Descansem! Beijos! 

Renata Gonçalves Carvalho (Coordenadora Pedagógica) 

 



302 
 

APÊNDICE E. História e confecção da boneca Abayomi 

 

“Todas as histórias que vivi fazem-me quem sou hoje, 

mas insistir somente nas negativas é superficializar minha experiência 

e negligenciar as muitas outras que formaram-me [...] 

Quando rejeitamos a única história, 

e percebemos que nunca há uma única história sobre lugar algum, 

nós reconquistamos um tipo de paraíso” 

(Chimamanda Ngozi Adichie) 

 

Ao longo do ano de 2024, a professora introduziu junto às crianças várias 

situações de aprendizagens no que diz respeito às relações étnico-raciais; no dia da 

observação em sua sala referência, não me foi possível acompanhar os desdobramentos 

dessa vivência, porém ela me relatou os processos até a sua finalização. Contou-me, por 

exemplo, dos caminhos percorridos até a confecção da boneca Abayomi, um símbolo 

da luta e da ancestralidade de povos africanos, que foi feita com as crianças para ser 

utilizada em contexto de contação de histórias. A docente explicou para as crianças o 

significado de seu nome, que se aproxima de algo como “encontro precioso” ou “aquele 

ou aquela que traz alegria” ou felicidade. A história tem muitas versões mas a 

professora contou a versão cujo nome “Abayomi” é de origem iorubá, que serve para 

meninos e  meninas, e que essas bonecas eram feitas nos navios negreiros como forma 

de gerar segurança e para transmitir afeto para os (as) filhos (as) que acompanhavam o 

trajeto com suas mães, sabendo que muitas famílias seriam separadas na chegada ao 

Brasil, uma vez que as pessoas eram vendidas individualmente nos mercados 

escravagistas. 

Assim, a boneca Abayomi era um laço afetuoso entre criança e mães. É um 

brinquedo não convencional, não industrializado, que cabe nas mãos das crianças, que 

não se encontra para comprar em lojas. Cada boneca preta feita de pano tem um 

formato, um jeito e, além disso, não faz parte do enredo das brincadeiras de muitas 

crianças e bebês. Refletiremos sobre a vivência que a professora realizou junto a suas 

crianças, quais desafios foram propostos e quais possíveis desdobramentos sugerir para 

dar continuidade. 

Vale destacar que a história da Abayomi por si só é bem diferente, colaborando 

para que as crianças convivam com outras narrativas, pois retrata um período histórico 

e um processo colonizador da nossa história brasileira, expondo a realidade de crianças 



303 
 

pretas cuja infância foi roubada, cujo direito de ser crianças foi extirpados e cujo 

processo de construção de sua autoimagem e de sua autoestima foi negativado de forma 

sistematizada e racista. Até hoje vemos os estragos que foram feitos na subjetividade 

das crianças pretas, pois elas quase não se viam e não tinham bonecas pretas. Suas 

mães eram obrigadas a comprar bonecas brancas porque era o que havia no mercado e, 

assim, as crianças gradativamente desejavam ser brancas para serem aceitas 

socialmente. Representatividade por meio das bonecas não havia. Hoje percebemos 

muitos avanços, e cabe destacar que, embora saibamos de várias versões da história da 

boneca, de seus significados e narrativas, o mais interessante dessa vivência foi as 

crianças conhecerem e construírem o seu próprio brinquedo, saindo dos estereótipos e 

da homogeneização das bonecas existentes no mercado. Alguns pedaços de tecido se 

tranformaram em uma boneca não convencional e levaram à construção de outras 

narrativas. 

A vivência ofertada pela educadora foi oportuna, pois: 

• As crianças participaram do processo de confecção antes, durante e depois do 

brinquedo feito; a boneca foi construída por elas com mediação da professora. Nesta era 

em que tudo oe industrializado, com os avanços tecnológicos que fazem com que as 

crianças recebam tudo pronto, é revolucionária e necessária a experiência de 

confeccionar o seu próprio brinquedo, no sentido de ir na contramão da sociedade do 

consumo, dando um novo destino a retalhos que seriam lixo, tranformando-os em 

brinquedos. 

• A narrativa, o significado do nome da boneca e a construção feita com os 

materiais que a escola possui foram interessantes porque abriram um leque de 

possibilidades criativas no imaginário infantil, uma vez que o processo de criação 

foi individual. Embora todos tenham feito a boneca, cada uma ficou do jeito que cada 

criança quis, saindo dos estereótipos de beleza dos comerciais, em que só encontramos 

bonecas magras, altas, loiras, tipo “miss beleza universal”, padrão europeu. 

A vivência foi potente, pois os meninos tiveram a oportunidade também de 

brincar com um outro brinquedo. sabemos que a nossa sociedade é machista e que, 

nessa realidade, os meninos são estimulados a brincarem de “coisas de menino”. A 

proposta instigou a quebrar paradigmas machistas, com todos e todas podendo brincar 

com qualquer brinquedo, sem separá-los e independentemente do seu gênero. 



304 
 

A boneca construída passou a compor, posteriormente, o acervo de brinquedos 

das crianças na sala referência e foi apresentado na Mostra Cultural da escola. Depois 

puderam levar para casa para compartilhar com as famílias e, assim, a narrativa sobre a 

boneca e seu processo histórico tomou outra proporção, saindo do universo escolar e 

adentrando outros espaços. 

O mais interessante dessa vivência foi mostrar para as crianças a diversidade de 

brinquedos existentes, naturalizando brinquedos não convencionais nos espaços 

educativos e instigando as crianças a se posicionar de modos diferentes diante de 

objetos inusuais; 

Diante do exposto, pensemos em possíveis desdobramentos: 

• compatilhar a narrativa da história da boneca Abayomi com as familias por meio 

de folders, cards, folhetos etc.; 

• compartilhar esses saberes e ensinar outros agrupamentos a construir a boneca; 

• presentear um amigo querido ou um familiar com a boneca, despertando nas 

crianças o espírito afetuoso que faz parte da origem desse objeto; 

• fazer contação de histórias usando as bonecas confeccionadas e destacando as 

suas diferenças e vestimentas; 

• construir novas roupas para as bonecas conforme os países africanos; 

• organizar espaços na sala referência em que a boneca será um brinquedo que 

estará junto aos demais, propiciando pensarmos sobre a diversidade de bonecas; 

• trabalhar as questões de gênero ensinando a todos os meninos e meninas a cuidar, 

cantar e brincar com as bonecas, dando-lhes nomes; 

• como o nome da boneca Abayomi é de origem iorubá, seria possível fazer com as 

crianças uma pesquisa de outros nomes africanos e ver seus significados, podendo 

escolher novos nomes para as suas novas bonecas, sabendo o que significa cada nome; 

• construir um jogo de faz-de-conta, como colocar a boneca para dormir, ir com ela 

ao mercado, fazer bolsas ou caixas enfeitadas para guardar a boneca, entre outras 

ações; e 

• fazer oficinas de construção da boneca junto às familias, como outra 

possibilidade. 

Por fim, mesmo não estando presente no dia da realização da vivência, vimos 

acompanhando esse agrupamento e, partindo dos relatos e investigações das crianças, 

percebemos os investimentos narrativos feitos pela professora: o processo de confecção 

e escuta da história da boneca foi interessante, pois as crianças a reconheciam na sala 



305 
 

referência; sabiam o que haviam realizado quando eram questionadas sobre a boneca. 

Mostravam e narravam o que haviam aprendido e o que entenderam sobre a boneca. O 

mais importante foi que a boneca compôs o enredo e o acervo de brinquedos da sala e, 

assim, as crianças brincaram com ela das mais variadas formas. A vivência foi 

importante, pois se faz necessário ofertarmos várias situações de aprendizagem para 

valorizarmos e qualificarmos a cutura africana e indígena nos espaços educativos. Cada 

vivência, cada fala, cada comportamento, cada posicionamento no combate ao racismo 

conta muito. 

Mesmo faltando pouco dias para finalizarmos o ano letivo, muitos educadores, 

assim como você, professora, realizaram vivências, ressignificando e colaborando com 

novas narrativas junto às crianças pequenas. Portanto, quando perguntamos o que é ser 

um (a) professor (a) antirracista, as educadoras vão respondendo com suas práticas 

pedágógicas, de forma lúdica, prazerosa e intencional. Que o racismo existe e está no 

meio de nós, é um fato, em vários lugares sociais, sendo necessário combatê-lo de 

forma sistemática e contextualizada. Parabéns, professora, pela vivência e por instigar 

as crianças a construir seu próprio brinquedo, saindo de estereótipos homogeneizadores. 

Desse modo, faço uma indagação provocadora a você: quais outras ações você fará no 

ano de 2025 para a implementação do currículo antirracista? Pois esta ciranda não pode 

parar, ela é de todos nós, de janeiro a janeiro. Precisamos ofertar, instigar e propor 

ações antirracistas! Pode contar comigo sempre! Nesse movimento constante, viraremos 

o jogo. 

 

DEVOLUTIVA 

Olá, professoras! Tudo bem com vocês? 

É com muita alegria que, nesta antepenúltima devolutiva, expresso a minha 

satisfação em relação às ações planejadas e ofertadas para as crianças. Essa turminha 

foi privilegiada por ter vocês quatro como professoras, cada uma com a sua 

singularidade, com seus saberes e experiências. Vocês elegeram algumas situações ao 

longo do ano para garantir o direito de aprendizagem sobre a cultura africana. O painel 

de fotos exposto na sala no mês de novembro foi para o refeitório da U.E. E muitas 

crianças, já familiarizadas com as imagens, identificaram-no rapidamente, mostrando 

que era da sua sala, deixando transparecer que tais imagens fizeram parte das vivências 

na sala referência. Esse fato foi determinante para propiciar muitas situações de 

aprendizagem para elas. A cada novo dia uma nova experiência ofertada. Fiquei 



306 
 

frustrada por não ter acompanhado a brincadeira que vocês realizaram, uma vez que 

estava em pleno processo de revisão dos relatórios descritivos. Entretanto, pelo 

planejamento e pelos relatos que vocês fizeram, sei que as crianças se divertiram muito. 

Percebe-se que vocês elaboraram um planejamento prévio e selecionaram uma 

brincadeira apropriada para essa faixa etária, o que contempla nosso currículo das 

infâncias, ora com brincadeiras mais dirigidas, ora com brincadeiras de investigação em 

que a professora organiza os espaços e as materialidades e as crianças exploram o que 

foi ofertado. 

Assim, como em outras linguagens, nós, enquanto profissionais das infâncias, 

precisamos ressignificar nossas práticas para além das brincadeiras tradicionais. Mais do 

que oferecer as brincadeiras diferenciadas, se faz necessário pesquisar e repensar as suas 

origens, pois, como a cultura brasileira foi construída e marcada pelas culturas 

indígenas, africanas e europeias, muitas das nossas culinárias, jogos e brincadeiras vêm 

dessas três matrizes. Assim, nesses estudos, perceberemos que carregamos muitas 

marcas das culturas africanas que, muitas vezes, foram negligenciadas ou silenciadas, 

como se não tivessem valor. Trazer essas manifestações por meio de jogos e 

brincadeiras, culinária, histórias, é valorizar uma cultura potente, que foi ao longo de 

muitos anos negligenciada e negativada. Se a escola/CEI não fizer esse resgate cultural 

e valorizar as manifestações culturais, quem fará? 

Diante do exposto, percebo que fizeram uma seleção de brincadeiras e 

escolheram a brincadeira “terra e mar”. Observei que vocês organizaram a sala e os 

espaços previamente e, pelas imagens, concluí que as crianças estavam envolvidas. 

Mas... 

Como as brincadeiras, que são uma linguagem própria da cultura das infâncias, 

podem vir a ser uma experiência constante? Como criar uma cultura antirracista por 

meio de pequenas ações do cotidiano? Para além dessa experiência, o que pode ser 

inserido nos contextos educativos de forma permanente? Vocês pensaram em um 

desdobramento a partir dessa brincadeira? É possível criar vídeos, revistas, livros de 

brincadeiras de origem africanas e indígenas e articular com o que conhecemos para 

verificarmos mudanças e similaridades entre elas? 

Meninas, diante das várias situações desafiadoras que vivenciamos neste ano, 

acredito que conseguimos avançar um pouco nas reflexões sobre esta temática. Estou 

muito feliz com as situações ofertadas por vocês e espero que no próximo ano 



307 
 

possamos acrescentar aos nossos planejamentos ações permanentes e diárias no combate 

ao racismo estrutural, inserindo outras linguagens... 

Um excelente final de ano! Boas festas! Descansem! Se cuidem! 

Renata Gonçalves Carvalho (Coordenadora Pedagógica) 

 



308 
 

 

APÊNDICE F. Contação de história com fantoches: “O Pequeno Príncipe Preto” (Rodrigo França) 

“Educar é um ato social que não se restringe a uma 
sala de aula” 

(Bárbara Carine) 

 

Ao adentrar na sala, vi que as crianças estavam bem ansiosas para começar a 

história do pequeno príncipe preto. A professora já tinha feito os combinados sobre os 

comportamentos desejados para eles ouvirem a história e, aparentemente, tais 

combinados estavam consolidados entre as crianças, pois eles estavam ansiosas para 

começar. Não estavam descumprindo as regras de convivência, mas estavam 

apreensivos. A professora havia relatado anteriormente que as crianças já tinham ouvido 

essa história diversas vezes, mas não no formato de fantoche. Portanto seria a primeira 

vez neste formato. A sala estava toda organizada e a educadora iniciou a leitura tendo o 

livro como suporte. Pouco a pouco ela foi utilizando as estratégias de leitura para as 

crianças participarem. Como eles e elas conheciam a história, participaram dela 

ativamente, ansiosos para pegar nos fantoches, mas cientes de que tinham que esperar 

o término da leitura da professora. Após história apresentada, a professora deixou as 

crianças manusearem os fantoches e eles e elas foram fazendo a narrativa do jeito deles. 

Na lousa havia fragmentos impressos; as crianças começaram a recontar a 

história utilizando os fantoches, fazendo inferência sobre o que estava fixado na lousa e 

mostrando saberes sobre antes e depois do fragmento exposto na lousa, o que nos deu a 

entender que os personagens mais desejados eram o pequeno príncipe e a árvore do 

Baobá. 

Cabe ressaltar que as crianças tinham muito repertório sobre a história lida, o 

que contribuiu muito para que eles pudessem recontá-la de forma autônoma e com 

muita propriedade. Como essa história é uma releitura do pequeno príncipe (branco) do 

escritor Antoine de Saint-Exupéry, ler esta narrativa depois da implementação da lei nº 

10.639/03 nos mostra os impactos significativos da lei em nossas vidas e 

principalmente nas escolas/CEIs. Quando no Brasil poderíamos sonhar com um 

pequeno príncipe preto na literatura infantil? Até mesmo nas histórias infantis? 

Essa história tem uma simbologia ancestral que apresenta um príncipe preto, 

potente, que gosta de si, dos seus traços, dos seus cabelos, da sua ancestralidade, 

mostrando para os meninos pretos que eles podem sonhar e desejar ser quem eles 

quiserem. Para além disso, a história desmistifica muitas questões atreladas ao racismo 

https://www.pensador.com/autor/barbara_carine/


309 
 

estrutural, sofridas por muitos meninos pretos até hoje, justamente por conta da sua cor. 

O livro traz reflexões importantes, modificando nossos olhares para as crianças, 

adolescentes e adultos pretos (as). A professora poderá dar vários desdobramentos a 

essa atividade, aprofundando o seu alcance ao longo dos meses. Pode-se, por exemplo: 

• Falar sobre a árvore Baobá, que muitas pessoas não conhecem, mostrando muitas 

curiosidades sobre ela, que, aliás. é centenária e sobrevive a várias gerações humanas. 

• Mostrar e conversar com as crianças e familiares sobre alguns orixás apresentados 

no livro, tratando-os não como religião e sim como história e cultura, mencionando, 

inclusive, como foram e são amaldiçoados por muitos racistas, por pertencerem às 

religiões de matriz africana. 

• Conversar e refletir com as crianças sobre todas as formas de intolerância. 

• As crianças poderão também conhecer o livro que inspirou O pequeno príncipe 

preto e poderão fazer as relações entre os dois príncipes destacando suas diferenças e 

singularidades. 

• O livro traz alguns fragmentos sobre competição que precisam ser abordados com 

as crianças, como quando o pequeno príncipe preto ensina aos demais que competir com 

o outro não é bom e que é possível, em uma brincadeira ou em outros momentos, todos 

ganharem, ensinando o verdadeiro sentido da palavra Ubuntu. 

• O menino preto, personagem principal, é inteligente, empático e afetuoso, 

apresentado em uma situação bastante positiva. A identificação com ele foi muito 

grande entre os meninos da sala. Representatividade importa sim! Nos pequenos 

detalhes, observamos como a arte e a literatura afetam e atravessam as crianças. No 

momento dessa observação, eu estava bem próxima das crianças. O João, que também é 

um menino preto, olhava para a professora com brilho nos olhos, admirando a história, 

principalmente porque também tem cabelos enrolados. Enfim, a identificação com o 

menino foi muito grande. Posteriormente, como desdobramento, sugerimos à professora 

levar adereços ancestrais citados pelo príncipe preto em sua narrativa, com o objetivo de 

possibilitar às crianças “se transformarem” em príncipes e princesas aproximando a 

história da vida real. 

• Recontar a história colocando adereços com objetos que já existem na sala. 

• Café da tarde para receber o príncipe preto, preparando tudo com as crianças, 

fazendo um roteiro de ações, tendo a professora como escriba do grupo destacando o 

que ele comeria e tendo como base a singularidade do príncipe apresentado na história. 



310 
 

Todos queriam ser o menino. Até as meninas queriam ser o pequeno príncipe e o 

interessante da história foi que o menino modificava os planetas por onde passava, 

modificava o espaço, modificava as pessoas com que se relacionava, mostrando-nos o 

sentido de aprender a conviver e a interagir com os diferentes. Seria interessante 

aprofundar o conceito de planeta, continente, país, cidade, bairro, rua. 

Diante do exposto, percebemos que a educadora foi muito assertiva ao escolher 

essa história. Não é qualquer história,  e a narrativa que o autor construiu é fantástica 

sobre um menino muito potente que sabe o que quer. O personagem principal (o 

príncipe) não tem dúvidas sobre si. Com essa abordagem, almejamos estimular que as 

crianças gostem de si mesmas, da sua cor e da sua ancestralidade. Cabe refletir que, 

quando nos conhecemos e sabemos do nosso valor, temos orgulho de quem somos. 

Ninguém pode nos inferiorizar porque temos clareza da nossa identidade e da nossa 

ancestralidade. Sabemos de onde viemos e para onde vamos, sabemos sobre o 

colonizador que nos silenciou e apagou as nossas histórias e sabemos, ainda, que tudo 

isso foi projetado intencionalmente para nos manipular, nos dominar e, por esse motivo, 

o projeto infelizmente dá certo até os dias atuais. É primordial haver um trabalho 

contínuo no combate ao racismo, pois descontruir o estigma que foi criado para os 

corpos pretos, ao longo de séculos não é fácil. Teremos que nos empenhar 

sistematicamente, visibilizando e valorizando as nossas crianças pretas e indígenas para 

que, quando o racismo chegar machucando, elas e eles possam estar mais fortalecidos e 

com a autoestima em construção. Sabemos que levaremos muito tempo para construir 

novas narrativas sobre os corpos pretos, uma vez que ainda vivemos no país que mais 

mata, exclui e segrega pessoas pretas no mundo, das mais diversas formas, dentro de 

uma estrutura racista que negativa e marginaliza os corpos pretos de forma implícita e 

explícita. Como nós, educadores das infâncias, podemos contribuir para a construção da 

subjetividade das crianças pretas dentro desta estrutura racista? O seu trabalho, 

professora, é fundamental para mudarmos posicionamentos, comportamentos e práticas 

racistas. Não mudaremos o mundo, mas transformaremos muitas realidades, sempre no 

fortalecimento da autoestima das nossas crianças pretas, potencializando-as com boas 

situações de aprendizagem (literatura, histórias, causos, danças, músicas, produções, 

descobertas matemáticas, e cientificas etc.) e sempre objetivando deixá-las de cabeça 

erguida, com orgulho da sua cor, almejando ser príncipes e princesas, doutores e 

realezas. 



311 
 

Parabéns, professora, por repertoriar as crianças e por fortalecer a autoimagem e 

a identidade das nossas sementes de Baobá, que, assim, crescerão fortes e saudáveis, 

com uma subjetividade bem constituída, o suficiente para combater o racismo 

estrutural. Sabemos que toda semente, quando germinada, precisa também de alimentos 

para virar uma plantinha e dar muito frutos. Esse alimento precisa ser ofertado 

intencionalmente por nós, educadores. Parabéns, parabéns, pelo excelentíssimo 

trabalho, pois somente com pequenas ações diárias e contínuas é que mudaremos a 

história e a estrutura racista! 

Seguiremos sempre em movimento, jamais nos calaremos, pois nossos passos 

vêm de longe, somos herança de realezas, matemáticos, engenheiros e doutores. Que as 

crianças jamais se esqueçam de suas histórias e ancestralidade! Lanço um desafio a 

você: continuaremos ofertando boas e significativas situações de aprendizagem no ano 

de 2025? Posso contar com você? 

Renata Gonçalves Carvalho (Coordenadora Pedagógica) 



312 
 

 

APÊNDICE G. Café da tarde étnico 

 

“Eu cometo constantemente o erro de pensar que algo óbvio 

para mim é óbvio para todo mundo” 

(Chimamanda Ngozi Adichie) 

 

Ao longo do ano letivo, em vários momentos do cotidiano pedagógico, sempre 

que podia, a professora inseria músicas, leituras e cantigas de roda que remetiam às 

culturas africanas e indígenas. As crianças ficaram bem repertoriadas e expostas a 

saberes civilizatórios ancestrais. 

Sabemos que você, professora, tem um trabalho incrível de incentivo à leitura, 

na perspectiva da formação de leitores. Para nossa alegria, no dia observado você nos 

supreeendeu e às crianças também, mesmo já estando acostumadas a encontrar algumas 

modificações nos espaços em momentos festivos. Naquele dia, na cabeça deles e delas 

não havia nada a comemorar (rs, rs, rs), pois já era final de ano e eles já tinham 

vivenciado de um tudo mas, quando eles desceram para tomar o café da tarde, 

surpreenderam-se com a organização dos espaços e com os materiais expostos. Sabemos 

que o simples, com você, nunca é simples de fato, pois você oferece o melhor nas 

condições que tem (temos). 

Você se mostra sempre preocupada com as questões ambientais e em suas 

práticas imprime uma postura respeitosa aos princípios e à garantia dos direitos sobre as 

relações étnico-raciais. Querida educadora, percebo em seu trabalho muitas 

intencionalidades pedagógicas coerentes com o que se espera de uma educadora 

antirracista, uma profissional comprometida com a ressignificação das narrativas que 

foram construídas de forma a estigmatizar o povo negro. 

Temos ciência do trabalho árduo que implica a reconstrução de boas memórias 

sobre os povos afro-brasileiros. Nós, mulheres, professoras, educadoras, filhas, 

resistimos a muitas situações que falaram e fizeram sobre nós. Para chegarmos até aqui, 

resistimos a muitas pressões desrespeitosas sobre nosso jeito de ser, principalmente 

sobre o tom da nossa pele, nosso jeito de falar etc. Portanto, o papel da educação 

infantil, por meio de boas situações de aprendizagem, é propiciar e ofertar a todas as 

crianças, principalmente para as meninas negras e indígenas, leituras, histórias, causos, 

pesquisas, estudos etc. 

https://www.pensador.com/autor/chimamanda_ngozi_adichie/


313 
 

Precisamos ser ponte, caminho, luz para todos e todas as crianças e bebês, 

apoiando-os sistemática e intencionalmente em seu processo de desenvolvimento, 

colaborando para a formação de suas subjetividades e identidades, para que, quando as 

perversidades racistas chegarem de forma mais profundas e violentas, como costumam 

ser, todas as nossas crianças que passaram pelo CEI Jardim Nazaré possam ter 

ferramentas cognitivas, espaciais, intelectuais, éticas, estéticas, para enfrentar a 

estrutura racista que se faz presente no nosso cotidiano há séculos. Sabemos que não 

será facil, como não foi e não é para todos os corpos pretos que habitam os espaços 

que não foram feitos para nós, e nós resistimos, e continuaremos resistindo. Conceição 

Evaristo tem uma frase, “eles combinaram de nos matar mas nós combinamos de não 

morrer”, e nós sabemoso que é o racismo cotidiano, pois sentimo-lo na carne. Só quem 

já o sofreu sabe o que é a crueldade do racismo. Fomos e vamos nos fortalecendo, 

estudando, pesquisando, ofertando outras narrativas sobre a nossa história, jamais 

contada pelos colonizadores, pois o nosso projeto educativo é outro. Querida professora, 

quero parabenizar você pela coragem e persisitência em apresentar a cultura afro-

brasileria como uma cultura potente, rica de diversidade e belezas! 

Naquele dia, ao adentrar o refeitório, me senti muito feliz, pois vi brilho nos 

seus olhos, entusiamo e alegria. Essa postura faz toda diferença junto às crianças, que 

percebem o nosso envolvimento e participação, mostrando que fizemos para e com eles, 

revelando compromisso, clareza e intencionalidade sobre o fazer docente. Ao longo do 

ano letivo, já havíamos ofertado muitas e boas situações de aprendizagem aos 

pequenos. Em suas práticas, você reforçou o que tanto afirmamos: naturalizarmos ações 

antirracistas nas paredes, nos espaços, diariamente/cotidianamente. 

Enfim, ao iniciar as observações sobre uma prática antirracista, o espaço 

organizado com os tecidos e objetos étnicos, o simples café da tarde tornou-se uma 

experiência extraordinária. Assim como você fez, colocando toalhas e objetos da cultura 

africana para enfeitar o espaço, deixando o mesmo alegre e muito colorido, parecendo 

um dia de festa: almejamos que isso aconteça ao longo de todo o ano letivo, que as 

crianças percebam que todos os dias podem ter essa magia, essa beleza e essa 

representação da cultura afrobrasileira, tão rica de cores, aromas e sabores. Infelizmente 

nos acostumamos com a cultura do massacre, da violência simbólica, mas não 

deveríamos! 

Africanizarmos os espaços faz parte do projeto antirracista. Precisamos gostar 

do que vemos e sabemos sobre nós, e isso não pode se dar apenas em dias excepcionais, 



314 
 

mas sim todos os dias. A simples mudança no espaço já modificou o 

comportamento das crianças, que estavam entusiasmadas, notando as cores dos tecidos, 

degustando as frutas ofertadas de outra forma. Até comeram mais. Estavam radiantes 

com a simples organização do espaço – quem não gosta de um espaço organizado e 

festivo? Enfim, despertar sentimentos positivos sobre nós a partir das mais variadas 

linguagens faz parte da construção antirracista. Quanto mais experiências as crianças 

tiverem sobre a sua cultura, mais chances terão de viver dignamente, contra as 

opressões, que se deram e se dão de formas variadas. 

Assim, refletiremos sobre as obsevações realizadas: 

• Antes de chegar ao refeitório, o lugar estava organizado e festivo, o que revela 

uma intencionalidade pedagógica. As crianças ficaram entusiasmadas e encantadas com 

a organização do espaço. 

• Os objetos utilizados, as cestas, os bonecos étnicos para compor o cenário, tudo 

contribuiu para a construção da autoimagem sobre a cultura africana, que está presente 

aqui no CEI, e trouxe um valor simbólico para as crianças via fruição estética. 

• Tais experiências nos mostraram que não há necessidade de datas excepcionais 

para apresentarmos a cultura africana e indígena. Se faz premente naturalizarmos a 

abordagem de tais culturas. Todos os dias são dias de combate ao racismo e de 

valorização de tais práticas. 

• Os tecidos por si só revelam saberes culturais de um povo. Toda comunidade 

educativa, não só as crianças, também vai aprendendo a gostar das coisas que foram 

violentamente silenciadas e desvalorizadas. Só pelo fato de algo ser do povo preto, 

muitas pessoas já têm um julgamento negativo; por isso precisamos naturalizar práticas 

como a que descrevemos aqui, pois todos os dias são dias de combater o racismo e 

valorizar a cultura afro-brasileira. 

• Representatividade importa, e muito. Os espaços revelam concepções e respeito 

sobre determinada cultura. Como a cultura africana nunca foi valorizada e respeitada, as 

pessoas se acostumaram a ter a cultura europeia como padrão universal, de modo que 

manifestações como os tecidos e objetos da cultura africana são tidos como exóticos, 

diferentes. Assim, se faz necessário naturalizar, deixar fazer parte, criar regularidade e 

continuidade na oferta desses objetos e materiais no dia a dia do CEI junto às crianças 

e bebês, reforçando que a cultura do continente africano é diferente, potente e não 

inferior. 

Diante do exposto, pensemos nos desdobramentos: 



315 
 

• arrumar os espaços junto com as crianças para elas aprenderem que podem 

também colaborar para a organização dos ambientes; 

• criar regularidade na organização dos espaços, e sempre que possível mostrar um 

elemento de cultura africana ou indigena; 

• normalizar que as crianças se sirvam; 

• incentivar a roda de conversa sobre os objetos expostos – de onde vieram? A que 

cultura pertencem? –; 

• convidar uma mãe para preparar algo para degustarem ou organizar os espaços 

junto com as crianças; 

• convidar outras salas e grupos para comerem juntos um alimento típico de 

culturas africanas ou indígenas; 

• ouvir músicas, nesses momentos coletivos, de países do continente africano e de 

povos originários brasileiros; 

• ofertar momentos diversos de culinária pensando nas especificidades das culturas 

– quais refeições determinados países fazem e como se servem –; 

• pensar no momento de refeição como mais um momento de aprendizagem e, 

partindo dos materiais disponíveis, dar espaço para que as crianças, além de comerem, 

socializem e falem sobre o que estão vendo; 

• criar e possibilitar no refeitório um outro ambiente como extensão da sala, com 

propostas que agucem a curiosidade, a criatividade e a autonomia. 

Por fim, percebemos que uma simples experiência puxa outras reflexões e 

possibilidades de intervenção no combate ao racismo. O calendário letivo não dará 

conta de tantas ações a serem feitas, por isso não devemos abrir mão do que é 

primordial e necessário às crianças aprenderem: saberes que fortaleçam a sua 

autoimagem e potencializem a sua identidade são fundamentais e devem ser 

apresentados de forma sistemática e contínua. A escola precisa ser recriada como um 

espaço afrocentrado de produção e valorização cultural ancestral, pois só gostamos 

daquilo que conhecemos – se não nos é apresentado, ficamos no julgamento, nos pré-

conceitos e, infelizmente, em muitos casos, em se tratando da cultura europeia sobre a 

africana, estamos ainda em desvantagem, pois aprendemos que tudo o que é da Europa 

é positivo, e tudo que não vem de lá é desvalorizado, negativado, porque o centro da 

beleza, da cultura e da inteligência está na Europa. 

Portanto, professora, nas condições que temos, com os materiais que possuímos 

e com a colaboração de toda a comunidade educativa, faremos o nosso melhor para 



316 
 

fortalecer o currículo antirracista e para implementar as leis nº 10.639/03 e nº 11.645/08 

no dia a dia de nossos planejamentos e ações junto às criança e bebês! 

Não desista, você não está só! Pode contar comigo sempre. 

Renata Gonçalves Carvalho (Coordenadora Pedagógica) 



317 
 

 

 

 

 

 



318 
 

 

APÊNDICE I 

 

ENTREVISTA COM UMA MÃE do MGII 

 

Entrevista com A. P. V., 35 anos, mãe da L. do MGII 

 

1- Há quanto tempo a sua filha está matriculada aqui no CEI? 

M: Estou na escola como família desde o berçário 1. A L. entrou aqui com 5 meses, então 

são 4 anos e este é o último ano dela. 

 

2- Quando você se olha no espelho, como você se vê? Como uma pessoa 

branca, parda ou negra? 

M: Eu me considero uma pessoa preta. O meu marido é branco, mas a L., embora não 

tenha a pele retinta, tem a pele escura como a minha também. Nós sempre conversamos 

com ela, embora meu marido afirme que ela é parda, dizemos que ela é uma criança 

negra. 

 

3- Sendo você uma mãe que está conosco desde o berçário 1 e que já 

presenciou muitas ações aqui na escola, como você observa o nosso trabalho e 

projetos sobre as questões étnico-raciais? Como você percebe nossas ações no 

combate ao racismo, à intolerância? 

M: Desde o berçário 1, eu percebo que na escola existem muitas bonecas negras. 

Quando acontece o dia da família ou outros eventos na escola, vejo sempre as 

manifestações da cultura preta – cirandas, os grupos de danças que vocês trazem nas 

apresentações. Nas reuniões de pais, as professoras sempre apresentam os seus trabalhos 

e, nos registros semestrais das crianças, percebo que eles abordam o projeto também. 

4- No ano passado, aconteceu uma situação em que você nos procurou. Não 

só você, tivemos aqui umas cinco mães, e cada uma trouxe um relato sobre 

alguma situação sobre o tom de pele, cabelo ou sobre o racismo cotidiano. Você 

nos relatou um fato que estava se passando com a L., e eu gostaria de saber se 

você foi acolhida. Como foi encaminhado o seu problema? 

M: O ano passado foi muito difícil para nós como família, percebemos que a L. com três 

anos não estava se reconhecendo como uma criança preta; pelo contrário, ela estava 

sentindo uma grande rejeição por conta do cabelo. Eu sempre tive o cabelo cacheado, e 

passei por um processo de alisamento; a L., que me tinha como referência, levou um 

choque quando eu alisei os cabelos. Desde então ela começou a ter uma crise tão forte 

que chegou ao ponto de puxar o próprio cabelo. Ela dizia eu não quero este cabelo, 



319 
 

quero meu cabelo de outro jeito. Quando ela disse isso, juro, na hora eu não tive reação, 

meu marido teve que segurar as mãos dela para ela parar de puxar o próprio cabelo, e 

fui tentando acalmá-la. Ela não chorava de dor de puxar o cabelo, ela chorava e dizia 

que não queria aquele cabelo. No primeiro momento eu não sabia o que fazer, confesso 

que fiquei triste, chateada e perdida, sem saber o que fazer com a minha filha. Depois 

que ela dormiu, conversei com o meu marido e falei que tínhamos que fazer alguma 

coisa urgentemente. Pensamos em algumas estratégias e percebemos que sozinhos em 

casa não seria suficiente, precisaríamos de ajuda. Então, no dia seguinte, nós fomos à 

escola conversar com a Professora da L. Logo de manhã, ela me recebeu muito bem, a 

outra professora ficou com as crianças e pudemos conversar sobre a minha angústia. Em 

seguida a professora relatou que ia me ajudar, dizendo que na escola já existia esse 

projeto e que, sabendo desse fato, ia intensificar ainda mais as atividades. No mesmo 

dia, saí da sala da professora e fui falar com você, coordenadora. Eu fui muito bem 

acolhida pela professora e por você, Renata [choro]. Por conhecer vocês, eu sabia que 

seria acolhida, sempre tive plena confiança nessa escola, e tinha certeza de que aqui eu 

teria total apoio, sabia que eu e a L. seríamos ouvidas, sabia que meu desespero não 

seria silenciado aqui nessa escola, com aquelas frases isto passa, ou é coisa de criança. 

Não foi o que aconteceu, vocês me ouviram e você me disse que iríamos conversando 

durante o processo: conforme nós íamos conversando, lendo histórias pretas para a L., 

ficamos pensando o que poderíamos fazer em casa, aqui na escola também vocês iam 

dando continuidade com as histórias, danças, músicas, vídeos, entre outras coisas. Em 

casa fui colocando quadros dela com cabelos soltos cacheados, fui comprando “maria 

chiquinha” e enfeitava o cabelo dela, e fui percebendo que a L. também foi participando 

de muitas ações aqui no CEI também. A professora ia compartilhando comigo e, no 

final, as professoras, tanto da manhã quanto da tarde, fizeram um portfólio dos trabalhos 

e ações que foram realizando junto à L. e com todas as crianças da sala ao longo dos 

meses. Eu fiquei muito feliz de ver esse portfólio, dentro de um dos registros estava 

escrito que era uma atividade sobre o tom de pele e a princípio a L. não queria que o 

tom de pele dela fosse daquela cor e, depois que essa atividade foi repetida várias vezes, 

a minha filha estava entendendo sobre o tom de pele. Ela dizia que era da cor da 

mamãe, da vovó e nós somos pretas da pele retinta. No final do ano, ela comentou sobre 

a sua amiga de sala, a B., que tinha o cabelo igual ao dela. Ela chegava em casa dizendo 

que a amiga dela tinha o cabelo enroladinho igual ao dela. Nós colocávamos muitos 

vídeos em casa propositalmente, vídeos de crianças que tinham cabelos cacheados 

iguais ao dela, colocávamos vídeos de danças, bailarinas de que ela gosta, bailarinas 

pretas de cabelos cacheados. Hoje em dia ela já fala olha, o cabelo está igual ao meu. 

Eu sempre reforço dizendo: olha, filha, que cabelo bonito! Antigamente ela falava que 

não era, agora, quando vê, ela diz que o cabelo é igual ao dela. Nesses dias aconteceu 

uma coisa que, para mim, foi uma situação muito boa: a minha cunhada chegou para a 

L. e disse olha, L., vou pintar o meu cabelo de vermelho, o que você acha? A L. disse 



320 
 

para ela não, cada um tem o seu cabelo, tem gente que tem cabelo preto, tem gente que 

tem cabelo vermelho e seu cabelo é bonito do jeito que ele é [choro da mãe], o papai 

tem um cabelo, a mamãe tem outro cabelo. Ao ouvir a L. falando daquele jeito, eu 

ganhei o meu dia. Vocês me acolheram de uma maneira, vocês sentiram o meu choro de 

desespero, eu me senti muito acolhida e respeitada por vocês, mas eu já sabia que vocês 

iam me acolher e me ajudar nesse processo com a L. 

 

5- No ano passado, fizemos muitas ações formativas junto a toda 

comunidade educativa: formações com as docentes, a festa da cultura nordestina, 

a festa da cultura popular e, no final do ano, a nossa festa de encerramento. 

Trouxemos um espetáculo sobre a origem do samba. As crianças foram assistir 

na Fábrica de Cultura e receberam duas bonecas pretas. Como você percebeu e 

avalia todas essas ações? Você conseguiu observar essee movimento na U.E.? 

 

M: A minha filha e suas amigas tinham várias bonecas na sala, ela sempre brincava com 

a boneca negra e acredito que ela começou a se gostar e começou a perceber que se 

parecia mais com a boneca preta do que com a boneca branca. Essas ações, que foram 

acontecendo aqui na escola e na minha casa, fizeram a L. conseguir lidar com essa 

repulsa pelos cabelos e por seu tom de pele. Ela começou a se aceitar e, quando a L. e 

eu vínhamos aos eventos, eu percebia que ela vinha muito feliz, querendo se arrumar 

para vir para as festas aqui no CEI, querendo vir comigo e com o pai dela. Percebia que 

ela se sentia acolhida e gostava do espaço. Ela ouvia as músicas, ela participava, 

dançava. Na sala, nem todas as crianças têm a pele retinta, nem toda a comunidade aqui 

tem o tom de pele mais escuro, nós somos diversos, mas percebo que ela passou a se 

sentir pertencente ao espaço. Quando juntavam todas as famílias, que são diferentes e 

têm diversas cores, sempre percebia que todos se sentiam acolhidos. A L. não deixará 

de ser negra, eu sei que vão acontecer muitas ações racistas na sociedade da qual 

fazemos parte, eu já sei que tenho que me preparar para muitas situações que virão, mas, 

em relação a esse fato que passei com a minha filha, acredito que ainda não esteja 

superado totalmente, mas ela está tomando consciência de que é bonita do jeito que é, e 

eu vou sempre reforçando a beleza do cabelo dela, do tom de pele. Ela vai percebendo 

que a avó é preta e é uma professora inteligente, bonita, esforçada, eu sempre tento ir 

afirmando as belezas da nossa família. 

 

6- O que deve haver em uma escola antirracista? Como mãe, o que você 

acha que precisa ser feito para combater o racismo na educação infantil? 

 



321 
 

M: A primeira coisa é que a escola não pode negar o que está acontecendo, dizendo que 

não existe racismo e que ele não acontece. Tem que ser feito um trabalho antirracista, 

como aconteceu aqui no CEI da L., a escola precisa ter clareza que o racismo acontece, 

saber que a criança está vivendo isto, para poder ouvir quando a criança está mostrando 

a injustiça que ela mesma está recebendo, ou uma situação de menosprezo por ela. Tudo 

o que a criança traz tem que ser ouvido pelos adultos. Embora a escola tenha um 

projeto muito bem-intencionado, a L. passou por uma situação de sofrimento, de não 

aceitação do seu próprio cabelo. Quando cheguei aqui, vocês não disseram que faziam 

um projeto pronto e acabado, eu sabia que já havia um projeto, vocês me receberam e 

falaram que tinham que fazer mais, que fariam muito mais pela L., minha filha. Eu sou 

muito grata, o trabalho aqui acontece porque vocês ouvem as crianças. Para um trabalho 

sobre educação antirracista dar certo, é preciso ouvir as crianças. Muitas vezes a criança 

não falará, ela ficará chateada, a L. puxava o cabelo dizendo que não gostava dele. Estes 

foram alguns dos sinais, e eu fui conversando e ela foi relatando a sua insatisfação com 

o cabelo. Portanto, ouvir a criança é fundamental, não podemos achar que não é nada, 

com aqueles dizeres de desvalidação das falas das crianças, elas vão dando sinais. É 

importante ter imagens de crianças pretas bem arrumadas, bem-vestidas em destaque 

nas paredes do CEI e em casa também. Na minha casa existem muitas fotos da L. 

Lembro-me que aqui houve o dia do cabelo black, a minha filha saiu muito 

entusiasmada – se achando... – com os seus cachinhos soltos. Tem que haver brinquedos 

que retratam a diversidade, principalmente bonecas pretas. Um dia eu cheguei para 

pegar a L. e ela estava disputando a boneca preta com uma amiga. Depois ela me disse 

que estava dividindo a boneca com a amiga, o que mostra o quanto as crianças já vão 

crescendo e vendo o mundo de outra forma. Percebo que aqui nesse CEI existem muitos 

livros que trabalham com essa temática, representatividade. Há um acolhimento de 

vocês muito bom tanto das pessoas da limpeza, os ATES, que é uma equipe muito boa, 

muito unida. Isso é muito importante, o acolhimento é igual, sejam brancos ou negros. É 

uma referência para a L, ela gosta de vir para a escola, ela se sente muito bem acolhida 

aqui e eu me sinto muito feliz. 



322 
 

 

APÊNDICE J 

ENTREVISTA COM A ASSISTENTE DE DIREÇÃO DO CEI 

1- Como você iniciou sua carreira na educação infantil? Há 

quanto tempo você está na educação? 

 

R: Tenho 43 anos, estou na Educação há 24 anos, e somente na educação infantil há 20 

anos. Quando terminei o magistério, nos anos 2000, meu primeiro emprego foi na 

educação infantil, em uma creche conveniada e ali eu já aprendi muito. Depois fiz uma 

faculdade de biologia e fui para o ensino médio trabalhar com os maiores. Já atuei como 

monitora de educação  ambiental, mas assim que eu finalizei o curso superior de 

biologia passei no concurso para educação infantil e fiquei acumulando os cargos 

durante muito tempo, trabalhando concomitante nas duas frentes. 

 

2- Como você se autodeclara, branca, negra, parda? 

R: Branca 

3- Qual é o maior desafio para a implementação das 

legislações sobre as relações étnico-raciais? 

 

R: Um dos maiores desafios para trabalharmos e implementarmos o currículo 

antirracista no interior do CEI é chamar os responsáveis, fazer com que eles percebam 

essa necessidade de se falar e de se trabalhar com esses conteúdos, desde a educação 

infantil. Todos somos responsáveis, sejam os educadores ou a comunidade escolar como 

um todo. Estamos em uma cultura com muitos vícios, infelizmente nós naturalizamos 

muitas práticas racistas, como se fossem normais – e não são. Reconhecer a sociedade 

racista é importante, e se perceber enquanto sujeitos transformadores de mudanças e 

posturas é um dos desafios de se trabalhar com educação antirracista. Essa ação para 

mim é um dos nossos maiores entraves, de articular a educação antirracista na educação 

infantil junto aos familiares que, em sua maioria, são evangélicos. Não é fácil, a nossa 

cultura ainda propaga o racismo, pois crescemos nessa educação onde não se discutia, 

não se questionava, não tínhamos a cultura negra valorizada. Era propagado que o negro 

servia ao branco, com seu trabalho escravo, e nós naturalizamos isso nas falas, nas 

ações, repudiando alguns objetos, os elementos da cultura. Atribuímos a questões do 

mal e na educação infantil temos a oportunidade de mudar essa história, pois trabalhar 

com as crianças e bebês é lindo! Atualmente temos um acervo literário muito bom na 

nossa escola, claro que pode ser melhorado, devendo ser trabalhado de forma lúdica 

para atingir as crianças e demais projetos. Tais temáticas ainda são fortes, por isso a 

literatura preta é importante, principalmente para as meninas pretas, para elas se 

sentirem representadas. Vemos muitas falas preconceituosas sobre os cabelos, mas os 



323 
 

livros ajudam muito a desconstruir muitos estereótipos sobre a cultura. Percebo que os 

livros permitem uma valorização dessa temática, sendo uma forma de adentrarmos na 

educação infantil junto às crianças. A formação continuada dos professores é 

fundamental para eles entenderem a necessidade da abordagem e como essa formação 

reverbera e se reflete junto aos pais e na comunidade. É um desafio muito grande, 

porque não é só entendermos que precisamos trabalhar, é toda uma cultura, a lei que nos 

obriga, agora temos o currículo que precisa ser implantado. Temos os governantes que 

não colaboram, então são muitas questões que precisam ser analisadas que impactam o 

nosso trabalho. 

 

4- Eu gostaria que você falasse como um branco pode agir 

para apoiar uma educação antirracista dentro do seu privilégio. 

R: Não podemos naturalizar as coisas, já conversamos muitas vezes sobre isso, 

infelizmente naturalizamos muitas coisas. 

 

5- Tendo trabalhado por alguns anos como educadora das 

infâncias, você se recorda de algumas práticas de combate ao racismo com 

as crianças pequenas? 

 

R: No tempo em que estou na educação infantil, não me recordo de ter trabalhado com 

uma educação de prevenção e educação antirracista, principalmente com os pequenos, 

no máximo, no ensino médio, e algo não muito profundo. 

 

6- Como gestora, de que maneira você se vê nesse trabalho de 

combate ao racismo? como é realizado o trabalho das questões étnico-

raciais junto às famílias? 

R: Uma das práticas que o diretor tem que fazer é garantir o currículo. Temos a lei, os 

gestores são os principais agentes responsáveis para estimular e trabalhar junto aos 

docentes para que o currículo antirracista aconteça de fato. Faz-se necessário garantir o 

currículo na educação infantil sempre. 

 

7- Qual é o recado que você daria para aquele gestor que 

ainda não entendeu seu papel no combate ao racismo? 

 

R: Essa é uma perguntinha bem apertada, vou responder baseada nas experiências que 

eu tenho com educação infantil. Nessa caminhada como gestora, me considero com 

pouco conhecimento em relação à temática, mas eu tenho a certeza de que existe um 

currículo que pode ser trabalhado, tem que ser implementado. O gestor que ainda não 



324 
 

iniciou essa empreitada, deve fazer, deve implementar junto ao seu grupo, pois ele 

defende caminhos para uma escola democrática e inclusiva, e livre de qualquer 

preconceito. Se faz necessária a implementação do currículo para que se construa essa 

educação antirracista, sendo significativa para as crianças, para lá na frente construir 

uma sociedade livre de preconceitos. É necessário implantar o currículo desde a 

educação infantil. Começa na educação infantil e perpassa para o fundamental, se 

quisermos uma sociedade livre de preconceitos, uma sociedade antirracista, com valores 

democráticos e respeitosos. Então o recado que eu deixo na minha pouca experiência, 

nessa caminhada como gestora, nessa temática sobre as relações étnico-raciais, é que 

precisamos ser instigadas a trabalhar mais com essa temática visando a uma sociedade 

diferente. É preciso ter um olhar sensível e implementar o quanto antes, buscando uma 

educação democrática e antirracista. 



325 
 

 

APÊNDICE K - ENTREVISTA COM O DIRETOR DA UNIDADE 

 

Diretor: C -  40 anos, pedagogo, mestre em educação. 

 

1. Como você se autodeclara? 

C- Branco. 

 

 

2. Como você iniciou sua carreira na educação infantil? 

Há quanto tempo você está na educação? 

 

C- De uma maneira bem suscita, nasci no nordeste, vim para São Paulo há seis meses; meus 

pais não queriam que eu e meu irmão tivéssemos o mesmo futuro que eles e, por isso, 

desde cedo valorizaram e muito a educação. Como somos moradores da periferia, não 

temos muitas opções. Então, quando eu terminei a oitava série, não havia muito o que 

fazer, ou você viraria office-boy, ou empacotador no mercado ou, no máximo, você 

trabalharia como mecânico fazendo um curso no SENAI. Até que eu descobri algo 

chamado CEFAM – Centro de Educação ao Magistério. Eu sabia que ali receberia uma 

bolsa, teria um salário mínimo, estudaria para ser professor. Na verdade eu nem me 

interessava em ser professor, gostei porque ficaria lá dez horas por dia e ainda por cima 

seria remunerado. Fiz CEFAM aos 19 anos, terminei e entrei na PMSP – Prefeitura 

Municipal de São Paulo –, no dia vinte de agosto de 2004. Recentemente eu fiz vinte 

anos de prefeitura, comecei como professor de CEI – Centro de Educação Infantil – com 

crianças do BI – Berçário I. Não tinha experiência nenhuma, na faculdade não havia 

disciplinas específicas para a primeira infância, para ensinar como se troca, como se 

alimenta uma criança e, naquela época – eram os anos de 2003 a 2004 –, muitas práticas 

eram extremamente assistencialistas e, quando eu entrei, com vinte anos, eu fazia 

faculdade de letras. Depois iniciei um mestrado na área da educação e, logo que 

terminei, resolvi fazer o concurso para direção. Nesse intervalo, eu trabalhei no CEI de 

2004 até 2016. Em 2017 eu iniciei no cargo de diretor na PMSP, trabalhei no estado por 

um tempo e também trabalhei aqui no munícipio no fundamental I. Mas resolvi seguir a 

carreira de diretor porque infelizmente algumas questões são mais complicadas quando 

você é homem. Passei por um processo bem delicado por ser homem na educação 

infantil, as mães sempre ficavam bem receosas em ver um homem trabalhando com os 

bebês e crianças pequenas. Pensei que era melhor eu sair da sala e ir para a gestão 

apesar de sempre gostar da educação infantil. Infelizmente a sociedade cobra. Temos 

muito que trabalhar com essa questão, pois educar e cuidar parece que dizem respeito 

somente à mulher, e o homem sempre fica como o ajudante. Portanto, o homem nunca é 



326 
 

protagonista, pois a sociedade define como coisa de mulher. Um bom exemplo disso é 

que, aqui na escola, temos apenas um homem junto com várias mulheres. Isso se repete 

desde quando eu era professor, ainda temos poucos homens como educadores de 

crianças pequenas e assim foi a minha entrada na educação infantil, onde permaneço até 

hoje [2024]. 

 

3. Uma vez que se autodeclarou branco, como você se vê 

nesta sociedade marcada pelo racismo? 

 

C- A princípio, quando se é mais jovem, você não tem noção do privilégio que carrega, 

porque para mim foi e é natural ser branco. Desde cedo eu era bonitinho e as coisas 

funcionavam naturalmente. Só depois você começa a entender que o outro é diferente, 

que existem outras formas de se posicionar e pensar, que o padrão é o branco, é o 

heterossexual, é o cristão. Como eu correspondia a essas premissas de ser branco, 

heterossexual e cristão, para mim era normal. Mais tarde é que comecei a entender a 

questão da escravidão no Brasil, das marcas, desse histórico que nós infelizmente 

vivenciamos, os privilégios eu tive, como, por exemplo, felizmente ou infelizmente eu 

nunca fui parado pela polícia, porém amigos meus aparentemente já foram abordados 

várias vezes. Hoje eu tenho ciência do meu privilégio. Só pelo fato de ser branco, 

ninguém me vai perseguir no mercado, nenhum policial vai chegar me batendo. Isso 

requer um pouco de estudo, pois quando você nasce branco, não sabe que é 

privilegiado. Depois que cresce, você vai ouvindo outras histórias, eu lembro na minha 

infância a visão do negro e da negra principalmente pejorativa; quando havia uma 

menina que a gente não queria, que não era interessante, a gente ofendia como a 

“neguinha” – ninguém falava “o branquinho”. Você vai vivenciando esses estigmas, 

que estão muito enraizados, principalmente quando somos crianças, quando acabamos 

por reproduzir o que vemos em casa. Para os meus pais, tudo isso era normal e você vai 

sendo educado num ambiente que não tem pessoas negras porque elas devem ser 

evitadas. Portanto, na minha infância e na adolescência, nas décadas de 80 e 90, a 

relação que tínhamos com os negros era sempre de inferioridade. Esse conceito não 

mudou muito hoje, mas começamos a perceber, principalmente quem é branco, o quanto 

é privilegiado. As pessoas na cadeia são predominantemente negras ou pardas; quando 

você vai ao consultório, os médicos são predominantemente brancos. Em toda essa 

reflexão, há um ponto estranho: nós não podemos simplesmente dizer “os pretos não 

gostam de estudar”, no entanto, no percurso histórico da formação do povo brasileiro, 

os negros foram considerados uma subespécie, alguém que precisa lutar para que seus 

direitos sejam garantidos, direitos simples como, por exemplo, o direito à vida. Se 

fôssemos pensar quantas pessoas negras são mortas e quantas pessoas brancas são 

mortas, certamente as pessoas negras seriam as maiores vítimas. Quando olhamos, 

nossos representantes são majoritariamente homens brancos. Nossa história não mudou 



327 
 

muito. De 1984 para cá, quarenta anos depois, se olharmos para os nossos 

representantes, eles surgem da população branca, heterossexual e cristã, o que difere 

completamente da diversidade que vemos hoje. 

 

4. Você falou do privilégio branco. Eu gostaria que você falasse 

como um branco pode fazer para apoiar uma educação antirracista 

dentro deste privilégio? 

 

C- Como diz o Javon, eu não preciso ser preto para lutar pelos direitos dos pretos, eu não 

preciso ser indígena para lutar pelos direitos dos povos originários, eu não preciso ser 

homossexual para lutar pelas questões em defesa dos LGBTQIA+. É importante nos 

colocarmos no lugar do outro. Se você se reconhece como privilegiado, precisa garantir 

que esse privilégio seja estendido a todos, então é tratar essa temática de uma forma 

constante. Precisamos normalizar. Eu sempre digo que na educação infantil há certos 

temas que são cristalizados: ninguém faz uma parada pedagógica para discutir a 

motricidade, pois esta temática já está cristalizada, uma vez que todos já entendem a 

importância da motricidade na educação infantil. Já as temáticas que dizem respeito a 

questões étnico-raciais, essas ainda não estão cristalizadas. Fazemos ações pontuais, 

eventos no novembro negro, ou fazemos algumas ações bem específicas. Eu, como 

homem gestor branco de uma escola de educação infantil, sempre instigo a pluralidade, 

a polifonia de vozes, principalmente essas vozes que por muito tempo foram 

silenciadas. Então precisamos garantir que a mulher, o homossexual, o deficiente, o 

indígena, o negro, possam falar, pois por muito tempo foram silenciados. A proposta da 

nossa escola é garantir que essas vozes criem um coro, que o CEI, possa falar e, a partir 

disso, precisamos valorizar a diversidade, desmistificando, descolonizando o currículo 

que foi feito nessa visão europeia, em uma perspectiva branca, cristã, heterossexual. 

 

5. Tendo trabalhado por alguns anos como educador das 

infâncias, você se recorda de algumas práticas no combate ao racismo com 

as crianças pequenas? 

C- Na minha época, o fazer era algo totalmente inconsciente, fazíamos algumas coisas por 

conta do novembro negro, tudo estava em processo, eram ações totalmente explorativas, 

pois até questões básicas, como educar e cuidar, estavam em construção. Mesmo com o 

surgimento da lei nº 10.639/03 – estou na educação desde 2004 –, mesmo a lei fazendo 

vinte anos, poucos passos foram dados, esse direito ainda não foi preservado. Eu sempre 

comento que, quando existe uma lei que obriga determinando conteúdo ou 

comportamento, é porque fracassamos. O ECA – Estatuto da Criança e do Adolescente 

– é um fracasso, o Estatuto do Idoso também é um fracasso, o currículo antirracista a 

meu ver é um sinal de fracasso, pois temos que ensinar o outro a fazer aquilo que 



328 
 

deveria fazer de bom grado e reconhecer que precisa cuidar das crianças, dos idosos. E 

ter que trabalhar com essa abordagem sobre educação antirracista, ter que falar sobre os 

povos originários, deveria ser natural; quando se cria uma lei, é porque todos os nossos 

esforços não foram suficientes e infelizmente a ação não aconteceu como deveria. Na 

minha época, não existia a questão da temática antirracista na escola, não havia as 

questões de gênero, nem os conteúdos para falar dos povos migrantes. Essas 

abordagens, por mais antigas que sejam, não aconteciam. O CEI não era visto como um 

lugar de educação e, sim, uma extensão da casa das crianças, e na nossa casa não 

falávamos sobre essas temáticas. Os pais queriam saber se as crianças comeram, 

beberam e brincaram. Não me recordo de nada que eu tenha feito sobre educação 

antirracista de uma forma sistematizada. Nem formação recebia, não tínhamos 

momentos de estudo, o CEI em 2003 e 2004 estava mais voltado para as questões de 

assistência social do que para questões educativas. Até hoje ouvimos dos pais coisas do 

tipo “meu filho passou bem? Comeu? Bebeu?”... Dificilmente os pais perguntavam o 

que o filho tinha aprendido. Então infelizmente essas temáticas não faziam parte. Hoje 

podemos pensar que nós arranharmos nessa temática. Aqui na nossa unidade, tentamos 

fazer ações mais contínuas, mas sabemos da realidade de outras unidades que 

continuam do mesmo jeito, porque dá trabalho falar de questões religiosas já que levam 

sempre para o pessoal. A religião deve ser vista a partir de um ponto de vista histórico. 

Todo mundo fica tranquilo quando se vai falar da mitologia grega ou romana, mas, 

quando vamos falar da mitologia africana, é coisa do diabo. Se falarmos de santo, está 

perdoado, mas se falarmos dos orixás, é coisa do diabo. Então é um embate que muitas 

vezes a escola não quer enfrentar, mexe com toda uma estrutura social, e infelizmente 

os professores querem ficar passivos, uma vez que modificará toda uma forma de 

pensamento e dará trabalho. É um enfrentamento, e nem sempre as pessoas estão 

dispostas. É muito mais cômodo, mais tranquilo, quando estamos em uma posição de 

conforto, e é muito difícil você ver um branco, um cristão, um heterossexual, lutando 

por essas questões. 

 

6. Como gestor, de que maneira você se vê nesse trabalho de 

combate ao racismo? 

C- Quando eu cheguei à unidade em 2017, pensei em abordar todas as temáticas que eu 

queria ter discutido enquanto professor e não sabia. Fiz algumas pesquisas junto aos 

educadores, tivemos como ponto norteador as perguntas que estavam nos indicadores de 

qualidade. De fato precisávamos trabalhar sobre educação étnico-racial e tínhamos 

cinco princípios básicos: trabalhar com as questões raciais, questões de gênero, povos 

migrantes, inclusão, povos indígenas. Percebemos que éramos carentes de tudo, não 

tínhamos profundidade em muitos temas. As pessoas acham que, pelo simples fato de 

ler um livro, estamos solucionando o problema como se fosse um checklist. É 

importante mapear e garantir que essas questões não sejam pontuais, um simples evento. 



329 
 

O que eu almejo de verdade é que tais conteúdos façam parte da nossa rotina para 

ampliarmos o repertório de livros na unidade, termos uma formação constante, 

buscando sempre parceiros que tenham mais propriedade sobre o tema e ampliando os 

pontos de vista. Aqui todos têm lugar de fala a partir do seu ponto de vista. Não é 

porque eu sou branco que eu não posso falar. Porém é diferente da perspectiva da 

pessoa que passou ou passa por alguma situação constrangedora. Sabemos que cada um 

terá o seu olhar. A proposta da unidade é garantir formações contínuas com parcerias 

que ampliem o nosso ponto de vista, porque nenhuma temática se acaba. Se acabou, é 

porque morreu. Como nós ainda estamos vivos, esse assunto estará em constante 

desenvolvimento. Pode ser que muitas coisas que nós vimos terão que ser revisadas, 

porque educação é uma constante mudança. Eu questiono muitas práticas que realizava 

em 2004 – “meu Deus, por que fiz isso?” –, mas somos homens e mulheres do nosso 

tempo, pode ser que daqui a dez anos falemos “nossa, era uma coisa tão simples falar 

das questões étnico-raciais!”, ou pensemos “nossa, fazíamos isso com as questões 

étnico-raciais?”. O mais importante é não silenciarmos, é buscar formação, pessoas que 

tenham vivências, para entendermos os pontos de vista dos outros, para sabermos da 

importância sobre os estudos desse tema, sairmos desse perspectiva eurocêntrica. 

 

7. Aponte os maiores desafios em relação à implentação da lei 

10.639/03 junto ao currículo antirracista da PMSP. 

 

C- Eu acho que não existe um ente responsável, eu acredito na corresponsabilidade. Não 

adianta o diretor fazer descer goela abaixo e o professor não se sentir pertencente. Esse 

é um trabalho conjunto, de formação, o grupo precisa entender a necessidade, assim 

como o gestor precisa entender e propor um trabalho conjunto. Senão ficará algo 

impositivo que funcionará enquanto o gestor estiver observando, mas a portas fechadas 

o educador faz o que quer e como quer. Não há garantia que aquela política pública está 

sendo implementada como deveria. Entretanto eu parto do pressuposto da honestidade, 

da sinceridade. Com certeza a responsabilidade maior é do gestor, na figura principal 

da(o) coordenadora(or) pedagógica(o), que está na linha de frente na formação junto aos 

professores, mas tem que ser um trabalho de engajamento. Não podemos cobrar algo 

que eles nunca tiveram, ou tiveram de uma forma inadequada. Cabe à gestão mostrar 

que é uma legislação, mas precisa garantir que esse professor tenha clareza da 

importância, para que se torne um formador, um pesquisador. Senão, será um tarefeiro, 

ele só vai fazer porque é obrigado, e nós sabemos que, quando se faz algo por 

obrigação, a qualidade e os resultados são questionáveis. Eu acho que precisa haver uma 

formação continuada da(o) coordenadora(or), assumindo todos os desafios do seu grupo 

de trabalho, pois, como eu te falei, é uma temática que mexe com as estruturas, e o 

professor não pode estar alheio a isso. É muito difícil você conversar com pessoas que 

têm o pensamento cristalizado, principalmente nas questões religiosas, e fazer com que 



330 
 

essas pessoas valorizem os orixás, porque para elas os orixás são coisas do demônio. 

Como eu vou obrigar uma pessoa a falar de orixás na sala de aula se ela achar que esse 

tema faz com que ela cometa um pecado? O processo de construção de uma nova 

postura é lento. É preciso ter muito cuidado porque qualquer fala, posicionamento, que 

tomarmos de forma autoritária, nos fará perder o rumo. Falar de uma temática tão 

complexa como essa mexe com as estruturas, com as convicções e com as crenças das 

pessoas. Desse modo, acredito no papel da formação, sempre devagar para garantir 

que o professor se conscientize. Não é um trabalho de um mês, nem de um ano, é um 

trabalho de uma vida, porque transformar a mente das pessoas que têm pensamentos 

cristalizados é muito difícil. Eu acredito que seja um papel de engajamento, mostrar 

para esse pai, para essa comunidade educativa, que essa temática é muito importante e 

trabalhar, gradativamente, para que consigamos implantar esse currículo da forma 

adequada e não apenas uma tarefa para o professor dizer “olha, eu fiz o que você me 

pediu”, sem o comprometimento que a educação carece. 

 

8. Como é realizado o trabalho das questões étnico-raciais junto 

às famílias? 

 

C- Então, eu não consigo mensurar de forma cartesiana ou científica esse retorno das 

famílias, mas sempre observo nas famílias e nos professores falas que dão a entender 

que essa temática vem evoluindo. Nas reuniões, nós vemos as mães comentando a favor 

do assunto, em todas as reuniões procuramos mostrar para as famílias que é importante, 

mas nós nunca paramos para fazer essa pergunta “de que maneira nós, professores, 

atingimos essas famílias?”. Muitas vezes vemos o desafio, fazemos a intervenção, mas 

não avaliamos se surtiu efeito. Essa pergunta pode ser norteadora dos nossos próximos 

encaminhamentos. Muitas vezes temos dados até excedentes e surge a pergunta: “o que 

irei fazer com estes dados? Será que todos esses projetos que nós fizemos sobre as 

questões étnico-raciais, povos indígenas, povos migrantes, atingiram a nossa 

comunidade? De que forma?”. Eu acredito que um grande desafio nosso enquanto 

gestores, é avaliar as nossas intervenções. Gostei dessa pergunta para pautar nossas 

próximas reflexões porque senão faremos aquilo que criticamos sobre os professores, 

viraremos os tarefeiros. Temos que fazer isso. Será que esse trabalho que fazemos com a 

comunidade tem um retorno positivo? E o que nós podemos fazer a mais? Será que essa 

comunidade, que nos circunda diariamente, tem noção da importância deste tema, ou 

será que está restrita somente entre os muros da escola? Acredito que essa seja uma boa 

pergunta para que possamos pensar nos próximos passos. Não adianta termos um 

projeto que começa e fica aqui no âmbito do CEI, a proposta é que este projeto seja 

expandido, a proposta futura é avaliar se a comunidade está achando interessante. 

Infelizmente não é comum ouvirmos a comunidade, muitas vezes silenciamos, não 

validamos sua fala, mas poderia servir como norteador dos nossos próximos projetos, 



331 
 

como a comunidade reage, como responde às nossas ações internas em relação aos 

projetos. 

 

9. Como você avalia a sua unidade em relação ao combate ao 

racismo? Ela está além das políticas públicas no combate ao racismo, ou 

aquém das propostas oferecidas pelo curríiculo antirracista? 

 

C- Eu sou sempre muito otimista e acho que estamos progredindo, e é um progresso 

ascendente, se levarmos em conta o que nós fazíamos e o que nós fazemos hoje. 

Notamos um avanço muito grande: em 2016 não era discutido, em 2017, quando 

cheguei aqui, enquanto diretor, começamos a falar sobre esse tema. Não sei se foi numa 

linguagem apropriada, mas esse assunto deixou de ser silenciado e, no decorrer desses 

anos, nós estamos tentando intensificar tais ações formativas, como eu havia dito, 

chamando palestrantes para fazer alguma capacitação; hoje começamos a fazer uma 

reflexão porque, naquela época, era de uma forma não muito adequada, fazíamos apenas 

algumas intervenções. Infelizmente a própria prefeitura nos leva a cometer alguns 

equívocos, lembro-me que em novembro havia o projeto em que eram levantadas 

situações étnico-raciais no mês de novembro; era um evento, uma festa, depois passava 

o mês de novembro e ninguém fazia mais nada, era apenas uma festa; o assunto era 

encarado desse modo, vamos comemorar, vamos festejar e, quando passava, ninguém 

falava mais nada, a tarefa estava cumprida. Com o decorrer dos anos, temos questionado 

em quais momentos nosso currículo colabora para essas questões antirracistas, o que 

nós temos feito em nossas falas, em quais momentos o nosso projeto político 

pedagógico busca combater esse branqueamento que vem se cristalizando no decorrer 

dos anos. Hoje o nosso CEI não receberia nota máxima, pois seria impossível, mas teria 

uma nota de progresso. Não é um tema que é silenciado, é bastante trabalhado, 

precisando ainda de formação. Investimos esse ano em muita capacitação relacionada a 

esse tema, até um seminário sobre as questões étnico-raciais fizemos. Precisamos 

consolidar as práticas, chegou o momento em que temos muitos dados, muita 

bibliografia lida, muito acervo no campo da teoria. Agora, precisamos levar para o 

campo das ações, temos muito embasamento teórico e precisamos colocar tudo em 

prática, porque, para mim, uma teoria sem a prática é morta. 

 

10. Qual é o recado que você daria para aquele gestor que 

ainda não entendeu seu papel na sociedade no combate ao racismo? 

C- Primeiramente, eu parto do pressuposto da empatia. Não é uma luta que deve ser 

delegada somente aos militantes da causa porque, se for assim, para termos essa 

discussão, todos os diretores precisariam ser negros. Todas essas pautas precisam ser 

discutidas. Independentemente da sua formação religiosa, da sua constituição genética, 



332 
 

da sua orientação sexual, o gestor precisa se colocar no lugar do outro e tentar dirimir 

esse atraso, essa dívida histórica, para com a comunidade negra, a comunidade indígena, 

a comunidade das pessoas com deficiência e a comunidade dos migrantes. Precisamos 

buscar formas, não foi você que fez, mas precisa buscar meios para que possa amenizar. 

Então a pergunta é: “se eu fosse negro, como eu gostaria de ser tratado?”. Estando nessa 

escola, hoje eu posso dizer que o nosso CEI não é uma excelência na discussão, mas, 

sendo negro, eu me sentiria acolhido. Eu vejo as práticas com representatividade e não 

vejo um currículo morto em que se propõe uma coisa e se pratica outra. Há muitas 

ações e questões para melhorar, sim! Porém, precisamos de ação. Se os gestores entram 

em uma unidade e veem algo que não condiz com que o deveria, precisam agir, propor 

mudanças. Daí o enfrentamento valerá a pena. Você estará lutando pelas crianças de 

zero a três anos que não têm um sindicato, um agrupamento que possa lutar por elas. 

Não falar sobre essas questões étnico-raciais priva essa criança, principalmente a negra, 

de se sentir pertencente, ela vai ser sempre o estrangeiro, o diferente. Se o professor não 

valoriza, se a gestão não trata esse educando de uma forma especial, como trataria 

qualquer outra criança, ela sempre vai se achar inferiorizada, vai se fechando, se 

tornando um adulto com uma autoestima fragilizada. Se o diretor não tiver essa 

sensibilidade de se colocar no lugar do outro, de pensar como pode fazer diferente, 

infelizmente ele está na profissão errada. 



333 
 

 

APÊNDICE L – QUESTÕES DO GRUPO FOCAL 

 

GRUPO FOCAL – ENTREVISTA – Perfil das educadoras 

Professora 1 - 19 anos na educação infantil, somente neste CEI. 

Professora 2 -18 anos na educação infantil e 6 anos no CEI Jardim Nazaré. 

Professora 3 - 13 anos educação infantil e 3 anos no CEI Jardim Nazaré. 

Professora 4 - 31 anos na educação infantil e no CEI Jardim Nazaré. 

Professora 5 - 16 anos na educação infantil e 1 ano no CEI Jardim Nazaré.  

Professora 6 - 17 anos, 16 anos no CEI Jardim Nazaré. 

Professora 7 - 17 anos, 12 anos no CEI Jardim Nazaré. 

 

1 - Como você se autodeclara? 

Professora 1 - branca 

Professora 2 - parda 

Professora 3 - branca 

Professora 4 - preta 

Professora 5 - branca 

Professora 6 - parda 

Professora 7 - preta 

 

2- Já participou de alguma formação sobre Educação Antirracista na 

DRE aqui da PMSP? 

Professora 1 - Já participei de outros eventos, mas, voltados para essa temática, nunca. 

Professora 2 - Cursos específicos sobre a temática eu nunca fiz, mas já realizei sobre outras 

temáticas. Já participei de seminários organizados por outras instituições. 

Professora 3 - Eu já participei de cursos e seminários sobre essa temática ofertados pela 

DRE no ano passado e já participei em outros locais também. 

Professora 4 – Eu participei, oferecido pela DRE, mas não diretamente sobre esse 

assunto.Professora 5 - Eu participei, pelo sindicato.Professora 6 - Outros tipos de 

eventos, mas formação pautada nessa temática, não. 

Professora 7 - Não participei de cursos pela DRE, porém, nas jornadas pedagógicas, de uns 

anos para cá, os cursos são destinados a essa temática. 



334 
 

3- (Tabela no corpo da dissertação) 

 

4 - (Tabela no corpo da dissertação) 

 

5- Você já teve alguma dificuldade enquanto trabalhava essa temática com 

as nossas crianças e bebês ou ao longo da sua jornada educativa? 

Professora 1 - Eu nunca tive, mas não me sinto segura para falar das religiosidades de 

matrizes africanas. Eu lembro que, numa das formações, você trouxe aquele livro da 

capa laranja, As lendas dos orixás, um livro grande e bonito. Nele, o autor dizia que 

temos que apresentar as histórias dos orixás como se fossem histórias comuns. Eu ainda 

não me sinto totalmente livre, pois eu entendo que são histórias, que não falaremos da 

religião, mas fico receosa que as famílias não compreendam, você sabe, esses assuntos 

geram muitas polêmicas. 

Professora 2 - Não, eu vejo de outra forma: como trabalhamos com crianças pequenas e 

que não temos uma resposta imediata, vamos fazendo o trabalho a longo prazo. As 

respostas e saberes vêm mais para frente e assim vamos trabalhando e inserindo o tema. 

No meu caso, que trabalho com o berçário, a gente vê explicitamente se está 

acontecendo alguma coisa, algo relacionado ao racismo e vou inserindo situações 

relacionadas com o tema para mais para frente eles irem fazendo as conexões. 

Professora 3 - São tantas histórias e, como é uma temática que mexe com muitas feridas, 

até com as minhas, sempre existe uma situação que nos aborrece muito. No entanto, 

quero falar de uma que me deixou feliz: na sala há um painel de celebridades pretas e, 

no ano passado, o T. sempre chegava à sala e falava é minha mãe. Isso me confortava 

muito porque esse menino reconhecia a mãe naquela figura e me fazia acreditar que eu 

estava no caminho certo. 

Professora 4 - Nesses quase trinta anos de caminhada, já vi muitas coisas tristes sobre essa 

temática. Entre as várias situações de cabelos, em que as crianças pretas sempre vinham 

com os cabelos amarrados e as crianças brancas com os cabelos soltos, eu falava “quem 

quiser soltar o cabelo, pode!”, as crianças pretas falavam “minha mãe não deixa”, e isso 

me tocava o coração. Tentava conversar com as mães para deixarem as meninas virem 

de cabelos soltos, se quisessem, porque não havia nenhum problema, mas as próprias 

mães pretas diziam “nem pensar, esse cabelo me dá um trabalho danado”, e essas falas 

machucavam o meu coração. Como não tinha permissão de mexer nos penteados que as 



335 
 

mães faziam, via no rosto das meninas pretas a vontade de ter cabelo liso. Naquele 

tempo ainda não havia muitas histórias de cabelos, agora temos muita coisa boa. 

Professora 5 - Essa temática sempre terá dificuldades, pois a sociedade ainda não está 

preparada para a consolidação da lei. Mesmo apresentando o assunto de várias formas 

para as famílias, eles não entendem. Quando vão compreender nossas ações, já 

aconteceu de tudo, principalmente com relação às mães evangélicas. Lembra da nossa 

festa da cultura popular e a nossa festa junina em que muitos familiares da minha sala, 

como, por exemplo a avó do J., me relatou não ter gostado dessas festas? A gente sabe 

muito bem o que ela estava querendo dizer só com o olhar. 

Professora 6 – No ano passado enviamos um livro étnico para as famílias e, dentro da 

bolsa, mandamos um boneco negro. A mãe mandou devolver, dizendo que o seu filho 

não ia brincar com aquele boneco. Eu fiquei bastante chateada, pois os bonecos já fazem 

parte da nossa rotina, nós colocamos os bonecos pretos nos contextos. Em nossas 

reuniões de pais, os bonecos ficam espalhados nas salas, eu pensei que todos estavam 

familiarizados com os bonecos que as crianças adoram, por isso que mandei agora. Eu 

não sei se foi por questão de gênero, por ser um boneco, ou se foi por questão da raça, 

enfim, ou se foi porque era um boneco e preto. 

Professora 7 – Concordo com  professora,  porque, com as crianças pequenas, não temos 

muitas dificuldades, mas com as famílias, precisamos fazer um trabalho mais profundo, 

não só aqui nesta escola. Na escola do estado onde eu trabalhava com o fundamental I, 

uma mãe disse para o seu filho, e ele me contou, que eu não prestava nem para limpar o 

chão que ela pisava. Eu fiquei chateada, pois sempre tratava todos os pais muito bem, 

mas decidi não falar nada para ela. Hoje pensando, será que ela falaria isso para uma 

professora branca? Na cabeça dela, uma mulher preta não podia ser professora e, para 

piorar, eu sempre andava muito bem arrumada e issoo causava certo desconforto não só 

nessa mãe, mas em outras mulheres, porque entendiam que as mulheres pretas andam 

mal vestidas. Parecia uma afronta eu, professora preta, andar bem vestida. Como fui 

muito pobre e tinha poucas roupas, hoje faço questão de estar sempre bem vestida. 

 

6- (Tabela no corpo da dissertação) 

 

7- Como ser um educador antirracista? 

Professora 1 - Um educador antirracista é aquele que gosta do que faz, que gosta de 

crianças de todas as cores e etnias, que não valoriza somente uma raça, um grupo, uma 



336 
 

criança, porque todas as crianças precisam ser amadas, tocadas e respeitadas. Eu sou 

apaixonada pelo meu trabalho. Eu me recordo de uma situação em que nós, eu e a outra 

professora,  fizemos um chá da tarde com cuscuz e convidamos a dona V., uma moça da 

limpeza, para ser a rainha. Eu me arrepio até hoje, a dona V., uma mulher preta, muito 

discreta, falou para nós que a vida dela mudou no dia em que ela foi convidada para ser 

rainha, ela se sentiu rainha por um dia. Disse que as crianças, ao longo do ano, 

começaram a reconhecê-la como rainha, a brincadeira virou realidade (risos). O nosso 

trabalho tem que ser assim, mudar a vida das pessoas. Para nossa alegria, as crianças 

não estavam contaminadas com as rainhas da grande mídia, ninguém questionou ou 

falou que a dona V. não era uma rainha, pelo contrário, ficaram encantados quando ela 

chegou à sala toda vestida com tecidos africanos e com turbante. 

Professora 2 – Não, eu vejo assim, como trabalhamos com crianças pequenas que não nos 

dão uma resposta imediata, vamos fazendo o trabalho a longo prazo. As respostas e 

saberes vêm mais para frente. Assim, vamos trabalhando e inserindo o tema lentamente 

para as crianças do berçário, para mais para frente irem fazendo as conexões. 

Professora 3 - Um educador antirracista é um estudante da sua prática, ele não se omite, ele 

planeja, ele intervém, ele tem que estudar muito e colocar todas as legislações em 

prática. Sabemos que não é fácil, gente, vinte anos de legislação, não dá mais, temos 

que ser antirracistas todos os dias e todas as horas. 

Professora 4 - Primeiro precisamos ler, ler bastante sobre a temática, pesquisando, 

procurando saberes que ainda não conhecemos. Na minha prática, eu percebo que não 

dá para trabalhar como se eles fossem adultos. Eu tenho muita dificuldade para entender 

como as crianças vão assimilar. Por isso temos que procurar facilitar, acessando as 

famílias para chegarmos melhor às crianças. 

Professora 5 - Precisamos estudar bastante, sempre buscando mais informações, porque 

trabalhar na educação infantil sobre as questões étnico-raciais foi um desafio muito 

grande. Estamos vindo de práticas supondo que as crianças não seriam racistas nessa 

idade, que elas não praticavam escolhas por meio do tom de pele, até nos depararmos 

com algumas situações que nos levaram a pesquisar, a estudar mais. A rede municipal 

também começou a realizar alguns cursos, como o documento do currículo antirracista. 

Além disso, as jornadas pedagógicas, as formações aqui na escola, o seminário que 

nossa escola realizou com outras unidades da rede, todas essas ações foram nos dando 

ferramentas para trabalharmos com as crianças e até melhorarmos o nosso trabalho com 

relação à identidade dos bebês. Começamos a fazer muitas propostas sobre as imagens 

deles e das famílias, fizemos vivências utilizando o espelho para eles se verem, 

começamos a fazer muitas leituras sobre estas temáticas, expusemos fotos de 



337 
 

personalidades pretas e de outras etnias de forma sistemática, fizemos também muitas 

ações voltadas para os povos indígenas – temos na rede o agosto indígena. Mas não 

ficamos somente no agosto e sim ao longo de todo o ano letivo. Realizamos muitas 

atividades, fizemos cantinhos permanentes com elementos e bonecas étnicas. As 

imagens nas paredes também formam um elemento muito importante, porque as 

crianças nomeavam e reconheciam quais daquelas personagens se identificavam com 

eles. Como as salas daqui debaixo também tinham muitas imagens nas paredes, eles 

passavam e observavam, comentavam se se pareciam com alguém e tudo isso foi me 

fortalecendo enquanto professora, pois fui ampliando meu olhar para combater esse 

racismo desde a educação infantil, uma vez que é aqui no CEI onde tudo começa. 

Professora 6 - Como as meninas já falaram, conseguimos ver essa mudança através dos 

nossos estudos e relatos de práticas de professoras de outras escolas. Dessa forma 

podemos conectar todos os estudos com a sala de aula. Essas formações colaboraram 

muito para a minha prática, e hoje eu faço mais leituras e penso melhor nas 

materialidades ofertadas. 

Professora 7 – Para eu ser uma educadora antirracista sendo uma educadora preta, 

estudando muito sobre o assunto, lendo muitos livros e textos sobre o assunto, 

participando de muitas palestras, retomo sempre à minha infância, penso na escola lá 

atrás onde recebíamos uma educação limitada. Não nos conheciam, não nos 

reconheciam, percebo atualmente o racismo estrutural por que passamos lá atrás, 

quando estávamos na escola, e não quero ver se repetirem tais comportamentos nos 

meus alunos. Depois de muitos estudos, palestras e pesquisas, venho tentando mudar a 

minha prática pedagógica. Além de ser professora de educação infantil, já fui professora 

de ensino médio e fundamental, me deparei muito na sala de aula com diversas 

situações de racismo. Hoje não tolero nenhuma prática de racismo, dentro da sala e fora, 

hoje me sinto mais fortalecida de me apresentar como uma mulher preta, linda, 

maravilhosa, princesa. Sou filha de pais pretos, já presenciei muitas situações com as 

crianças sobre isso porque eu sou marronzinha. Eles me perguntam “o que eu fiz para 

ser marronzinha?”. Surgem muitas questões relacionadas aos cabelos, às vezes as 

crianças não aceitam seus cabelos por conta do racismo estrutural que veem fora da 

escola. Por isso estamos estudando e sempre trazendo representatividade nos materiais, 

bonecas e brinquedos, de forma natural, para irem adquirindo comportamentos de 

respeito com o diferente. 

 

8- Nossa escola tem um trabalho interessante no combate ao racismo? 

Professora 1 – Sim, hoje percebo maior intencionalidade das nossas ações, acredito que de 

tanto você e o Claudemir falarem não temos mais para onde correr. Porém é claro que 

estamos em processo, pode melhorar, sim, claro que pode, ainda vamos errar e muito, 

mas estamos caminhando e refletindo sobre o que estamos fazendo. 



338 
 

Professora 2 – É nítido o nosso trabalho, cada sala, na medida em que pode, está 

construindo ações com as suas turmas, a nossa festa da cultura popular foi uma grande 

manifestação do nosso trabalho, todos envolvidos, todos participando, foi lindo. 

Professora 3 - Em relação a outras escolas, a nossa escola está muito potente, tivemos 

formações, seminário, vieram pessoas de fora para fazer relatos de práticas sobre as 

questões étnico-raciais, quero ver qual escola está fazendo tudo isso de forma 

trabalhosa, mas verdadeira. 

Professora 4 - Fazíamos ações bem pontuais, mas dessa forma, mais sistematizada, mais 

organizada, e com muitas atividades acontecendo, está sendo algo muito interessante, 

pois estamos mergulhando de fato nos conceitos, estamos refletindo. Tivemos a visita 

da coordenadora na sala acompanhando os nossos trabalhos, enfim não temos para onde 

correr, é trabalhoso, é mais significativo, pois lá para frente colheremos muitos frutos, 

pode ter certeza. 

Professora 5 - Eu vim de outra unidade e lá fazíamos muitas ações. Você enquanto 

coordenadora  também proporcionou uma formação nesta escola e percebo que fazemos 

tudo de uma forma natural. Existe a cobrança, sim, mas é divertido, acredito que essa 

abordagem não precisa ser penosa, triste, pelo contrário, dá para ser leve lúdica e 

criativa. 

Professora 6 – Tem [feito um trabalho interessante], porém precisamos aprimorar cada vez 

mais, uma vez que já estamos no caminho. 

Professora 7 – Eu sou suspeita para falar porque eu aprendi muito. Sou a mudança viva, 

quem eu era e agora quem eu me tornei graças a esta escola, estou me sentindo muito 

empoderada. 

 

9- Uma vez que a maioria de vocês se declarou uma pessoa branca, sabendo 

dos seus privilégios socialmente construídos, como entendem que podem combater 

o racismo? 

Professora 1 – Com a nossa postura diante das situações do cotidiano, do dia a dia, como 

pessoa branca, ou uma criança branca ou negra, todos merecem respeito. Tento planejar 

situações para deixar clara essa conduta. Sempre trago em minhas práticas as questões 

das ancestralidades, das culturas. Deixo os elementos da cultura sempre à mostra para 

fácil acesso, para tais práticas serem comuns elementos da cultura negra, não de forma 

pontual e sim habitual, não só aqui na educação infantil, mas no decorrer da sua vida. 

As crianças precisam se deparar com pessoas negras em posições de destaque e não se 

espantarem, precisamos trazer as potências do povo negro: o negro cientista, o negro 

médico, o negro professor em situações bem-sucedidas. Quanto mais naturalizarmos, 

menos causará estranheza. Se iniciarmos esse trabalho de tornar natural a presença 

dessas pessoas, lá na frente não será mais preciso, assim eu espero, falarmos sobre isso e 

[espero] que ninguém questione mais, como por exemplo, entrar na sala de um médico 

preto e não olhar com espanto, mas com aprovação. Aqui na sala do berçário tento 



339 
 

inserir de forma natural as brincadeiras e o alimento. Como a maioria não fala de forma 

convencional ainda, mas se expressam com o corpo, eu trago elementos da cultura, da 

comida, da moda, penteados, questões até políticas, com as histórias literárias que 

trabalhamos bastante, sempre tentando naturalizar tais práticas e mostrar a presença de 

muitos personagens pretos bem-sucedidos no cotidiano. 

Professora 2 – Não posso falar que sou branca, nascendo no Brasil, será que tem alguém 

que acredita que existe a raça branca pura aqui no Brasil, diante de tanta miscigenação? 

Todos precisam fazer parte dessa discussão, não pode ser só o negro e nem o branco e 

nem o indígena, mas acredito que por eu ter a pele mais clara, quando eu falo que não 

sou da pele retinta, as pessoas me olham de forma estranha, do tipo “por que você está 

defendendo algo que não te fere?”. E é por isto mesmo que tenho que falar, acredito 

que quando nós pretas da pele clara falarmos, teremos mais chances de sermos ouvidas. 

É até interessante para mudar um pouco, todos têm que falar e se posicionar mesmo 

diante de um mundo tão violento, tão intolerante. 

Professora 3 - Meus pais são nordestinos, minha mãe é branca, meu pai também é branco, e 

eu tenho a pele clara com cabelos lisos, mas, igual à professora , houve muitas misturas, 

pode ser que na minha família haja pessoas negras, até preciso procurar meus 

antepassados com mais calma. Quando olho para minha família às vezes fico 

envergonhada, pois percebo que eles não querem se associar com as pessoas pretas. 

Minha tia, quando se junta com minha mãe, meu Deus, tenho até medo. É difícil mudar 

os mais velhos, eles nunca passaram por humilhações por causa da sua cor, e nem eu, 

sinceramente tive dificuldade de acreditar que era privilegiada. Eu ficava até com raiva 

de parecer que, por ter a pele mais clara, tinha que ser responsabilizada por ser branca. 

Quando, nas formações, eu ouvia as “pessoas brancas”, “os europeus”, parecia que 

estavam falando comigo. Eu me sentia muito constrangida e agora percebo que os meus 

antepassados colaboraram com o racismo, sinto vergonha. Sabendo da verdadeira 

história, tento não reproduzir e fingir que tudo isso não aconteceu, pelo contrário, hoje 

luto por reparação histórica, cultural, financeira, sim, tem que ter cotas, tem que ter 

reparação histórica, sim, tem que tem mais formação, sim! 

Professora 4 - Concordo com a professora, antigamente quem tinha a pele escura parecia 

que tinha a obrigação mais do que os outros de falar sobre essa temática e eu me sentia 

também constrangida. Não sei falar palavras difíceis, mas sabia que a nossa história 

estava toda errada, só que minhas palavras não tinham poder, nem em casa e nem na 

escola. Agora com estudos e com mais conhecimentos, estou mais preparada para falar 

desse assunto. Mas sozinha é muito difícil e, dependendo do lugar, juro que não perco 

mais o meu tempo tentando convencer o outro, eu agora quero salvar minhas crianças 

desse mundo racista. 

Professora 5 - Meus pais são nordestinos também, e na minha terra existem mais pretos do 

que brancos; minha família é uma grande mistura, eu tenho a pele clara, mas olha os 

meus cabelos enrolados, olha o meu quadril, não me sinto branca mesmo com a pele 



340 
 

clara. Infelizmente o fenótipo conta muito, porém percebo que, quando falo dessa 

questão, parece que não tenho esse lugar porque eu não sofri tanto preconceito assim, 

sofri outros desrespeitos, mas racismo nunca. Como negra da pele clara, estou fazendo o 

meu melhor junto com os alunos e tentando chegar às famílias porque o meu foco é um 

trabalho contínuo com as crianças, uma vez que salvar os adultos é mais difícil. 

Professora 6 – Concordo com as meninas porque, por muito tempo, ficou esse pensamento 

de que só as pessoas pretas tinham que falar sobre esse tema. Estava sempre me sentido 

ansiosa, pois sempre ficava tentando me defender, defender a causa, defender as pessoas 

pretas, mas é muito cansativo, parece que não temos descanso, os ataques são diversos, 

das mais variadas formas, tantas vezes me senti angustiada por não conseguir relatar o 

que estava sentido, por quantas vezes justificava o injustificável, mas hoje vejo que o 

conhecimento e a legislação são para todos e principalmente para as pessoas brancas, 

pois foram elas que inventaram o racismo Estou na luta faz muito tempo, agora 

precisamos de mais colaboradores, principalmente os brancos. 

Professora 7 - Concordo com as meninas, sou do Piauí, minha família é uma mistura de 

brancos e negros e tenho orgulho da família que eu tenho, mas é muito cansativo 

convencer o outro da sua intolerância, do seu preconceito. Não dá mais para aceitar, é 

triste. Educar é cansativo, educamos as crianças e seus pais, sou negra de pele mais 

clara, conhecida como parda, não sofri muitos preconceitos, mas é notório que, [se] só 

ficar para os pretos, que já são discriminados, falarem vai ser difícil mudar a estrutura. 

Por isso concordo com as meninas que a legislação é para todos e todos precisam tomar 

consciência do seu papel e abrir a boca no combate ao racismo. Depois que conheci o 

Nego Bispo e as suas ideias em um curso que fiz da PMSP, minha vida mudou, agora 

não vou mais me omitir, já fiquei quieta demais. 

 

10- Você já presenciou algumas situações de racismo aqui no CEI e fora 

dele?  

Professora 1 - Muitas ações, na TV, na rua, no noticiário, dão vontade de chorar, tudo 

tem uma pauta racista por trás. 

Professora 2 - Ouvindo essa pergunta eu me lembro do dia em que contei uma piada 

racista, as pessoas riram e foi engraçado. Aquele momento me causa uma tristeza muito 

grande, porque depois de muitas reflexões, depois de muitos estudos, tenho vergonha 

desse meu comportamento. Depois de tudo que nós aprendemos, vem também um 

pouco das histórias que estudamos para entender o porquê de cada situação. De 

qualquer forma, sinceramente, eu nunca presenciei uma violência racista, mas sei do 

racismo estrutural dentro da minha família. Por exemplo, hoje eu e minha mãe 

estávamos conversando sobre isso, sobre uma notícia no jornal, de uma funcionária de 

uma lanchonete que usou várias palavras racistas para um homem, sobre seu cabelo, 

suas roupas, sua cor. Olhando de fora, as pessoas acham que é “mimimi” mas, dentro da 

minha família, nós não vemos o racismo de maneira clara, para a minha família ainda 



341 
 

não está totalmente esclarecido, imaginem então para o restante da população? Esse 

tema é muito complexo. 

Professora 3 - Foi o que eu passei esses dias na minha casa, também com a minha mãe. As 

pessoas de antigamente não veem muito o racismo estrutural mesmo. Minha mãe não vê 

o que está estampado na sociedade, acredito que seja pelo fato de ela nunca ter sido 

discriminada como outras mulheres pretas. Percebo que, quando ela e minha tia se 

juntam, meu Deus, eu fico tentando contornar e explicar a situação, como, por exemplo, 

ela estava assistindo a uma novela, apareceu uma personagem de cabelos crespos black 

power e ela fez um comentário, “para que este cabelo deste jeito?”. Eu fui tentar 

explicar que cada um tem um tipo de beleza e tem que ser respeitado, e ela insistindo, 

“por que ela não prendeu esse cabelo?”, apontando para a moça na TV, e eu 

justificando e dizendo que cada um escolhe como usar, que o cabelo dela é lindo, é 

maravilhoso. Do meu jeito, tentei conversar, mas percebo que essa postura vem de 

muito longe e é difícil contornar na nossa própria família. 

Professora 4 - A todo o momento nos deparamos com um ato de racismo, ora velado, ora 

escancarado e, por sermos pretas, toda hora passamos por situações vexatórias. Nós 

temos um carro Tucson e o policial parou meu filho e, mesmo com a documentação em 

ordem, parece que um preto na favela não pode ter nenhuma ascensão social. 

Professora 5 - Muitas cenas nas propagandas, como, por exemplo, nas fraldas descartáveis 

que nós usamos aqui no CEI, as embalagens são crianças brancas em sua maioria. Estão 

vendo que o racismo é sutil, se formos enxergar de perto, veremos coisas horríveis, 

práticas inimagináveis. 

Professora 6 - Como eu disse para vocês, vivenciamos e presenciamos muitas cenas. Hoje 

conseguimos nomear como racismo, mas antes não entendíamos. Lembram-se no ano 

passado da mãe que não queria levar o boneco preto? Por que será? 

Professora 7 - Meu tio era preso toda semana, ele só era alcoólatra, mas a polícia cismava 

de prendê-lo toda semana. O que se chama isso? Lembra-se da lei da vadiagem? Ela 

existe até hoje. Então minha família já estava acostumada a prenderem meu tio e o mais 

interessante é que ninguém ficava indignado, a vítima era ainda mais humilhada com 

palavras ofensivas. 

 

11- É possível convencer sobre algo e dialogar com uma pessoa racista? 

Professora 1 – Difícil, mas não impossível. Deixo ele ou ela falar primeiro, depois eu digo: 

“eu te escutei, agora preciso que me escute”, porém os argumentos precisam ser 

rápidos, claros, colocando a pessoa sempre para pensar, mas descontruir algo em que ela 

acredita ser verdade é como se fosse tirar o chão dela. Prefiro trabalhar com as minhas 

crianças ações fortalecedoras no combate ao racismo, menos trabalho (risos). 

Professora 2 – Depende, existem pessoas que não têm clareza do seu racismo e do seu 

privilégio, temos vários perfis de racistas, porém o mais difícil é aquele racista violento 

que destrói, mata, violenta o outro. Quando eu vejo que a conversa não avança, que a 



342 
 

pessoa tem uma visão de mundo muito diferente da minha, eu não forço mais a barra. 

Reflito que não é possível, diante do fato de que essas pessoas não veem o que foi o 

processo de escravização e os resquícios da escravização até os dias de hoje. É 

inacreditável! 

Professora 3 - Depende da situação, com as minhas tias e mãe já é difícil, mas não vejo 

maldade, é triste ver o racista falando e tendo alguns comportamentos apenas por 

conveniência e preguiça de pensar. Elas levarão mais tempo para mudar de ideia, porém 

a nossa missão é fortalecer e trabalhar fortemente no combate ao racismo para não 

termos que convencer. Por isso a educação infantil é importante, pois colaborar com 

práticas potentes junto às crianças para elas terem outras posturas, já é um caminho 

diferente. 

Professora 4 - É muito difícil porque a maioria das pessoas não se reconhece como racista. 

Em alguns momentos elas acreditam que o fato de terem contato com uma pessoa preta 

já as deixa diferentes. É muito comum ouvirmos: “tenho até amigos pretos!”. Parece 

que ser amigo de uma pessoa preta é um favor que estão fazendo. É complicado 

conscientizar as pessoas, é trabalhoso, acredito que para nós, aqui na escola, está mais 

tranquilo, pois lidamos diariamente com esse tema e com muitas situações. As 

pessoas de mais idade que estão lá fora são bem difíceis, elas já têm uma opinião 

formada sobre o mundo. Eu tenho experiências bem delicadas: meu marido tinha um 

amigo que o chamava de macaco, um dia eu falei para ele tomar cuidado e avisei que, se 

outras pessoas ouvissem, não entenderiam e ele poderia até parar na cadeia. Meu marido 

não achava ruim, ele até ria, como eles são amigos, ele não via como desrespeito. 

Porém, como começaram a passar muitas reportagens sobre xingamento e como ele é 

uma pessoa estudada, entendeu que aquele comportamento não era legal e parou. O que 

eu percebia é que ele não reconhecia que aquela brincadeira de chamar o outro de 

macaco era ofensiva. Vejo igual à professora às vezes essas brincadeiras de mau gosto 

não são encaradas como racismo. Desse modo é muito difícil lidar com essas questões, 

principalmente fora da escola. 

Professora 5 – É muito difícil tudo, conversar com um fascista, com um racista, com um 

preconceituoso. Nossa sociedade está complicada, o diálogo está complicado, imaginem 

com os racistas, bolsonaristas etc. Eu sofri muito na pandemia porque juntou uma leva 

de racistas, mais machistas, mais homofóbicos e não podíamos nem olhar pra eles que 

eles queriam nos matar. A situação estava nesse pé, acredito que eles estão por toda 

parte, eles têm um problema porque não suportam diálogos e nós precisamos fazer 

muito isso com as nossas crianças pequenas para ensiná-las a dialogarem e a escutarem, 

uma vez que ainda não sabem escutar. 

Professora 6 – Trago para reflexão algo que passei na minha adolescência, retomando meu 

tempo de escola, na década de 70. Meu cabelo era muito curto, eu cortava e usava uma 

touquinha para esconder. Naquela época se faziam muitas brincadeiras de amigo secreto 

e a gente colocava apelido no amigo secreto, o que muito me admira hoje, pois eu tinha 



343 
 

duas professoras pretas e uma delas me tirou no amigo secreto da escola. O que foi que 

aconteceu? Na hora de me dar o presente, ela me deu uma escova, que não entrava no 

meu cabelo, ela me deu uma escova e um pente. Hoje, refletindo e discutindo sobre 

educação antirracista, eu vou lá atrás e reflito sobre como uma professora negra não 

percebeu que aquele pente não entrava nos meus cabelos. E ela era uma professora preta 

que também tinha cabelos crespos. Nunca usei aquela escova, pois nunca entrou no meu 

cabelo. Na época havia muitos desenhos da Disney, que tinha até o Peninha, que usava 

touca, e as crianças me chamavam de Peninha. Hoje eu consigo perceber muitas cenas 

de racismo que eu sofri na infância e que, naquela época, passaram despercebidas. 

Lembro que era comum brincar com os cabelos e jeitos das crianças pretas e ninguém 

fazia nada. Era um comportamento muito comum e eu ria junto, porque achava legal. 

Hoje eu fico pensando nisso, muitas pessoas sofreram e carregam essas lembranças para 

o resto da vida. Pegando um gancho na fala das amigas, que não somos reconhecidos 

porque somos negros, eu, como professora, também já sofri situações de racismo: uma 

mãe mandou um recado na agenda dizendo que eu não servia nem para limpar o chão 

que eu pisava, que era muito malcriada. Jamais eu ficaria quieta e respondi: “não sirvo 

mesmo, pois sou uma pessoa estudada, sou uma professora, gosto de me arrumar muito 

bem e sou capaz de fazer muitas coisas boas para além de limpar o chão”. Era uma mãe 

branca, inclusive ela não aceitava uma professora preta bem arrumada, uma professora 

inteligente sendo professora do filho dela, ela achava uma afronta uma negra ser 

professora do filho dela. Então percebo que tais práticas são delicadas para reagirmos. 

Agora já tenho uma experiência grande de sala de aula, são 35 anos de magistério e, 

depois de muita formação e reflexão, quando vejo algo de errado, eu consigo me 

posicionar. Hoje eu defendo. Antes, mesmo não concordando com as práticas racistas, 

nós aceitávamos tudo, até aquela professora preta alienada que eu tive. Hoje temos as 

leis, o estudo dessa maravilha de documento colabora e muito com a mudança de 

comportamento. Hoje estamos tentando nos representar de forma positiva perante uma 

sociedade racista. Olha só, eu tive duas professora pretas, foram muitas humilhações, 

até sobre alimentação, que eu sofri. São coisas que marcam, às vezes é uma brincadeira 

dentro desse racismo estrutural, eram brincadeiras que achávamos inofensivas e hoje 

percebo tudo isso como uma coisa extremamente negativa para as crianças negras. Às 

vezes uma menina branca levava um lanche enrolado em um papel alumínio (na minha 

casa não havia papel alumínio) e eu levava meu pão com manteiga, uma limonada. Essa 

menina branca era bem aceita, pois ela levava um pão todo enfeitado no papel alumínio. 

Ela me enfrentava dizendo “olha lá o que eu trouxe”, parecia que eu nunca seria capaz 

de levar um lanche daquele e um simples alimento me causava constrangimento. A 

menina branca também levava um lanche para a professora preta e era bem vista pela 

professora, que a elogiava. Eu ficava olhando e a professora falava que “quem quiser 

aprender, aprende; quem não quiser, não aprende”. Ela sempre me deixava nas fileiras 

de trás e eu mal tinha o que levar para a escola de lanche, as roupas sempre simples, a 



344 
 

minha mãe lavava a roupa de tarde para irmos de manhã com a mesma roupa, o meu 

cabelo sempre trançado ou de touquinha – era a única forma de me deixar bem 

arrumada, para ninguém importunar. Gente, eu me lembro da cara da professora, do 

nome da menina branca (Nívea), ela tinha um cabelo liso cortadinho, usava óculos, a 

professora amava aquela menina. Além de ser branca e bem arrumadinha, ela levava um 

pão com geleia embrulhado no papel alumínio para a professora, e eu levava apenas 

meu pão e queria muito dar para a professora, mas não podia, pois só tinha o meu. Hoje 

vejo essa situação como racismo escancarado. Falta melhorar muito, mas tomei 

consciência da criança preta que eu fui e da mulher professora que me tornei. Hoje eu 

me sinto vencedora, jamais reproduzirei o que sofri na escola. Atualmente discutimos 

muito aqui na escola, tocamos no assunto, mexemos com as emoções das pessoas, 

nossas práticas em sala de aula sobre as relações étnico-raciais. Eu procuro fazer o meu 

melhor, procuro fazer o máximo, sempre pratico boas ações antirracistas, leio histórias, 

canto, danço, brinco com as crianças, percebo coisas por que passei e que jamais quero 

que os meus alunos passem. Jamais! 

Professora 7 - Nós, que somos professoras e que gostamos de nos comunicar, falamos para 

os nossos, de forma tranquila. Agora, furar a nossa bolha e falar, convencer o outro 

sobre o seu racismo, é muito difícil, mas não é impossível. Percebi que, quando temos 

os dados, quando mostramos as estatísticas, quando perguntamos quantos pretos 

existem em cargos de destaque na TV, entre outras coisas, aí eu percebo que os racistas 

ficam sem ação. Não dá para conversar com um racista e um fascista baseado somente 

no senso comum, precisamos de preparo, estudo e calma para apresentar os dados 

concretos, sempre trazendo-os para a realidade. Eu sinto que eles vivem num mundo 

paralelo, têm uma verdade única que não querem alterar, principalmente os homens, 

aliados ainda ao machismo. As mulheres têm uma escuta melhor. 



345 
 

 

12. Relate uma experiência bem-sucedida no trabalho com as relações étnico-raciais. 

Professora 1 - O encantamento e a participação das crianças pela leitura dramatizada 

aumentaram. Eu sempre levava um adereço da cultura africana, enfeitava a sala. O 

contexto com instrumentos musicais foi incrível, como foi lindo ver os educandos 

tocando, cantando! Eles gostam muito de cantar e dançar e nós aproveitávamos esses 

desejos e saberes deles e trazíamos os tambores, os pandeiros para explorarem, era 

sempre uma festa. 

Professora 2 - Concordo com ela, mas uma experiência bem-sucedida foi o dia em que a 

rainha do Congo apareceu na sala. Eles ficaram admirados, os olhos brilhavam. A 

rainha tinha saído dos livros e virou verdade. 

Professora 3 - Nós fizemos no quintal uma experiência sobre os bichos que voam contados 

na cultura indígena e foi bem interessante. Outra situação gostosa foi quando eles 

aprenderam a brincadeira “terra e mar”. Quando eles entenderam como se brincava, a 

brincadeira ficou ainda mais divertida e rendia muitas gargalhadas. É muito bom ver as 

crianças se divertindo. 

Professora 4 - No ano passado, fizemos a boneca abayomi. Mesmo sendo uma boneca 

diferente da convencional, percebi que as crianças não estanharam, pelo contrário, eles 

brincaram bastante com a boneca. Confesso que fiquei apreensiva achando que eles não 

iam se divertir porque hoje o interesse está voltado para os celulares, mas, como a 

boneca era algo diferente e foram eles que construíram, sentiram uma alegria por ser 

algo simples. Ninguém questionou ou ridicularizou a boneca, eles levaram para casa e 

não presenciei nenhum comentário maldoso dos pais. Eles ficaram felizes em ter 

construído a boneca. 

Professora 5 - Deixar um contexto investigativo fixo no canto da sala aguçou a curiosidade 

e a imaginação das crianças. Eu e a professora da tarde colocávamos, a cada semana, 

algo diferente, e percebi que a autoestima delas melhora muito. As meninas ficavam 

elogiando umas às outras – “nossa como você está bonita”. Foi lindo e incrível vê-los 

se olhando no espelho, eles pediam pentes, escovas de cabelos, esmaltes, gel, enfim, a 

cada semana eu tinha que providenciar algo e pedir para as mães. Sua autoestima se 

modificou. 

Professora 6 - Havia umas figuras fixadas na parede da sala e na turma temos uma criança 

com cabelos cacheados. O G. e os demais meninos apontaram para a figura dizendo que 

era a criança uma menina preta dos cabelos cacheados. Eles não sabiam falar direito, 

eram bem pequenos, mas reconheceram a figura que estava fixada na parede da sala 

como sendo a  criança, sua amiga da sala, porque ambas tinham cabelos cacheados. Eles 

vinham me mostrar achando incrível e ela gostava de ser reconhecida. Depois de um 

tempo, colocamos na parede as fotos de todos e eles adoravam se ver. 

Professora 7 - Numa turma de quarta-série em que fui professora, eu falava sobre tudo com 

eles: sexualidade, drogas, comportamento. As crianças fizeram o curso do PROERD 



346 
 

[Programa Educacional de Resistência às Drogas e à Violência] e ia haver a formatura. 

Um dos agentes policiais que deram o curso, entrou na minha sala e disse que não 

aceitava que alguém fosse de boné, chapéu, nem touca. Na turma havia uma menina 

negra que usava touca e nunca ninguém lhe perguntou se ela se sentia bem usando 

aquela touca. Eu deixava, os seus amigos da sala a aceitavam daquele jeito e a fala 

daquele policial me incomodou. Como ele pediu [para se desfazer de] algo que fazia 

parte da identidade daquela menina? Como ela mudaria seu jeito de arrumar o 

cabelo somente pelo capricho e preconceito do policial? Notei que ela ficou 

extremamente sem graça, o que me deixou preocupada, refletindo sobre como ela ia 

participar do evento. Eu já passei por muitas coisas em relação ao cabelo e hoje não 

quero que minhas crianças passem. Nunca perguntei a ela sobre a touca, porém, na 

tentativa de ajudá-la, procurei saber por que ela nunca tirava a touca e ela me relatou 

que a mãe dela alisou o seu cabelo, o que fez com que ele caísse – olha que 

coincidência, a touca dela era igualzinha à da minha infância –. Fiquei com o coração 

partido, perguntei se, mesmo depois disso, ela queria participar e a resposta foi 

afirmativa. Então eu disse que iria ajudá-la. No outro dia ela veio toda cheirosa, eu 

arrumei seu cabelo porque não achava justo que ela não participasse e ela ficou toda 

feliz com os cabelos arrumados. Se ela dissesse que não tiraria a touca, eu ia brigar com 

o policial para deixá-la ir da forma que ela queria. Acompanhei o evento e toda hora ela 

olhava para mim procurando a minha aprovação, como se quisesse dizer “estou aqui, 

fazendo parte”. Essa ação eu carrego para minha vida, mesmo porque, depois dessa 

acolhida, ela mudou o comportamento, ficou mais autônoma e divertida. Eu fiquei 

indignada com o comportamento daquele policial, mas ajudei-a a superar aquele 

obstáculo. 

 

12- É possível uma criança superar o racismo que sofreu na infância? 

Professora 1 - Depende, muitos têm traumas que sofrem na infância e a prática racista é 

uma delas. Há situações irreparáveis e, por isso, é importante tomarmos cuidado com as 

nossas falas e comportamentos. 

Professora 2 - Dependendo da situação, essas marcas ficam registradas para sempre no 

imaginário e no comportamento das crianças. Muitas têm autoestima muito baixa, 

sentem-se feias etc. 

Professora 3 - Ela poderá superar se ao longo da vida tais práticas forem ressignificadas. 

Por exemplo, se durante o seu desenvolvimento, ela presenciou, participou de situações 

positivas que reforçaram sua autoimagem, acredito que sim, mas se, ao invés de ter 

participado de situações que valorizaram a sua imagem, ela vivenciou situações 

negativas sobre si e sobre sua cultura, com estigmas, estereótipos racistas, acredito que 

tais sequelas não curadas serão levadas para a vida. 



347 
 

Professora 4 - Eu tenho alguns entraves sobre meu cabelo, gostaria de não alisar mais, mas, 

por vários anos, muitas pessoas falavam que o cabelo cacheado era feio e ruim e eu 

nunca consegui deixá-lo mais volumoso até hoje. 

Professora 5 - É possível sim, se os professores tiverem consciência de que essa temática 

precisa fazer parte das suas práticas pedagógicas, desde a educação infantil até a 

universidade. É importante valorizar as crianças e mostrar as diferenças. Todos nós 

somos diferentes, somos importantes, cada um tem sua beleza, seja branco ou preto. É 

necessário estarmos sempre reafirmando essas potencialidades de beleza do povo preto. 

Quando nos deparamos com situações de crianças não gostarem do seu próprio cabelo, 

se fazem necessárias muitas ações para fortalecer a sua identidade. Essa semana tive 

uma experiência sobre cabelo: me deparei com uma criança preta que chegou com o pai 

toda chorosa, e perguntei para o pai o que havia acontecido. O pai relatou que ela não 

tinha gostado do penteado que ele tinha feito no cabelo dela e eu disse que ajudaria a 

menina a fazer um penteado do jeito que ela quisesse. Ela ficou feliz e o pai foi embora. 

Na sequência, pedi licença para mexer no cabelo dela, fiz umas tranças e ela foi se olhar 

no espelho. Ela abriu um sorriso e falou que estava linda. Essa é uma menina negra bem 

vaidosa e percebo que ela gosta muito de si mesma, ela fica se admirando num 

cantinho da beleza fixo na sala, é o espaço preferido dela, ela arruma o cabelo, passa 

batom (fazendo o jogo de faz de conta), brinca com todos os objetos disponibilizados e 

diz “estou linda!”. Eu acho este comportamento bem interessante uma vez que ela 

mesma reafirma que ela é linda, e eu reforço, dizendo “você é linda e todos são lindos!” 

Independentemente da cor, da posição social, eu sempre reforço que todos são lindos! 

Professora 6 - Existem traumas que são como feridas que, se mexer, sangra. Eu acredito 

que, quando se trata de questões raciais, dependendo do fato, a pessoa nunca será mais a 

mesma, ela tenta se curar, mas, como o racismo não tem fim, a ferida sempre vai 

sangrar de uma forma ou de outra. 

Professora 7 - Sozinha, acredito que não, é preciso uma rede de proteção muito grande para 

colaborar com a construção da identidade da criança preta, quando ela ainda não 

percebe que está sendo vítima de racismo. Mas quando ela vai ficando maior e percebe 

que é perseguida no mercado pelos seguranças, principalmente os meninos negros, ou 

que muitas pessoas a ficam menosprezando por qualquer razão, a pessoa vai se sentindo 

tão pequena e inferior que terá dificuldade de superar esse trauma levando para a vida 

adulta. Eu fui muito inferiorizada, passei por muitas situações difíceis por ser pobre e 

preta. Hoje consegui melhorar meu comportamento, minhas práticas, gosto de quem eu 

me tornei. Gosto de mim e me sinto uma mulher empoderada. 

 

 

 

 

 



348 
 

13- (Tabela no corpo da dissertação) 

 

14 - As crianças de hoje sofrem situações racistas, mas as da nossa época também 

sofriam. Vocês notam diferenças entre as gerações no que se refere ao impacto do 

racismo? 

Professora 1 - Existem muitas diferenças, o racismo no nosso tempo era naturalizado e a 

escola reforçava tais atitudes. Quando eu digo escola, estou me referindo às pessoas que 

fazem parte da sociedade racista. Muitas situações mudaram, porém a escola ainda não 

conseguiu se desconectar da estrutura racista. Seria uma grande virada de chave se as 

transformações sociais começassem de dentro da escola para a sociedade. Hoje nós, 

educadores, recebemos muitas informações, as políticas públicas em relação aos reparos 

históricos a favor do negro e dos indígenas vão crescendo, mas ainda muito longe do 

almejado. As crianças que nascem hoje, já nascem com uma lei que diz que elas têm 

direito a aprender sobre a sua cultura. No nosso tempo não havia essa lei, mas já 

tínhamos alguns professores engajados. 

Professora 2 - Hoje as crianças já nascem com mães e pais mais atentos sobre tais questões, 

as mães mais espertas frente ao número de violência sobre os corpos pretos. No entanto, 

muitas ainda continuam com medo de seu filho preto sair à noite para passear e não 

voltar. Já alcançamos muitos avanços, mas ainda, como diz a música da Elza Soares, 

não devia, mas “a carne mais barata do mercado” continua sendo a preta, infelizmente. 

Professora 3 - Percebo muitos avanços em tudo, nas materialidades, nas bonecas, nas 

maquiagens, tranças, penteados, vejo que o capitalismo também está se aproveitando 

dessa temática. Temos que ficar espertos, porque os dados contra as crianças e homens 

pretos continuam crescendo e as maiores vítimas de feminicídio e violência doméstica 

ainda continuam sendo as pessoas pretas e, consequentemente, as crianças pretas, filhos 

e filhas dessas famílias. Apenas temos uma falsa impressão de que o mundo mudou, 

mas quase nada. 

Professora 4 - Concordo com a professora parece que mudaram muitas coisas, mas se 

formos ver, estamos ainda tentando fazer valer uma lei que não saiu do papel e que 

muitos acham desnecessária. Em muitas escolas, só fazem algo bem pontual. Estamos 

nas migalhas ainda. 

Professora 5 - As crianças que nascem hoje são bem diferentes das da nossa época. É aqui 

na educação infantil que se começa a ofertar muitas situações sobre as questões étnico-

raciais, aqui é a base para se adentrar nesse mundo. Os ensinamentos, as nossas 

vivências, as nossas práticas são diferenciadas, hoje temos uma lei que obriga todos os 

professores a realizarem ações no combate ao racismo e, no nosso tempo, não havia a 

lei, mas uma reprodução desse racismo. Hoje temos muitas práticas boas que são 

ofertadas na sala de aula. 

Professora 6 - Verdadeiramente, as crianças da nossa época sofriam e as crianças de hoje 

continuam sofrendo. Temos muitos dados mostrando que as crianças pequenas são 



349 
 

vítimas de racismo. Portanto, a meu ver, muitas situações mudaram, mas o respeito à 

dignidade e à integralidade de todas as crianças ainda não mudou, o desrespeito ainda é 

muito grande, e eu não me conformo. 

 

15- Você acredita que o papel da gestão é importante no combate ao racismo? 

 

Professora 1 -  Sim, com certeza, uma gestão comprometida leva o grupo a 

pesquisar e a refletir. Se a gestora não vê a temática como importante, você acha 

que o grupo se mobilizará sozinho? Quase impossível, já é difícil mobilizar o 

povo quando se tem o apoio da gestão, imagine sem esse compromisso. Ficam 

três gatos pingados sozinhos, tentando mudar o mundo. 

Professora 2 -  Sim, com certeza, principalmente com a sua chegada aqui na 

escola, não porque não abordávamos o assunto, mas falávamos de uma forma mais 

fragmentada. Com a sua chegada, passamos a estudar muito mais sobre as questões 

étnico-raciais. Eu, pelo menos, comecei a me aprofundar nesse assunto porque eram 

conhecimentos superficiais. Agora já me sinto mais embasada e, a partir das 

formações, me vejo procurando outras informações, vou pesquisando outras coisas. Às 

vezes nos contradizemos, às vezes eu me pego pensando que isso não cabe mais, 

isso não pode mais acontecer. Com esses estudos, vamos aprofundando e melhorando 

cada vez mais. 

Professora 3 - Não quero puxar sardinha para ninguém, mas, aqui no CEI, você e o diretor, 

estão bem alinhados. Eu percebo que ele apoia muito o trabalho da coordenadora. 

Professora 4 - Verdade, Renata, você consegue articular bem esse trabalho porque vocês 

tentam falar a mesma linguagem. Vocês são muito coerentes entre o discurso e a prática, 

muito empenhados e compromissados com uma educação alegre e potente para todos. 

Além de proporcionar uma excelente formação, vocês têm um carinho e respeito muito 

grande com as famílias, isso também é uma prática da educação antirracista. 

Professora 5 - Concordo com as meninas, tudo é muito difícil para acontecer na escola, se 

não houver uma gestão alinhada, as coisas não andam, principalmente uma temática tão 

complexa. Acredito que estamos no caminho certo porque estamos tentando garantir a 

lei. 

Professora 6 - As meninas já falaram tudo: para o projeto político pedagógico acontecer de 

fato, é preciso muito empenho, dedicação e cada um fazer o seu papel. Aqui nessa 

escola eu percebo que temos um diálogo, às vezes erramos, mas tentamos mais acertar 

do que errar e, quando erramos, cuidamos para retomar. Gosto muito de trabalhar aqui, 

eu me sinto bem, isto é fruto de uma gestão humanizada. 

 

16- (Tabela no corpo da dissertação) 

17- (Tabela no corpo da dissertação)** 



350 
 

 

8 ANEXO 

ANEXO A - PROTOCOLO DE PREVENÇÃO E DE ENFRENTAMENTO AO 

RACISMO NO CEI 

 

 

 

 

 

PROTOCOLO DE PREVENÇÃO E DE ENFRENTAMENTO AO RACISMO NO CEI 

 

Desde o ano passado, nós, da equipe gestora, juntamente a toda a comunidade 

educativa do CEI Jardim Nazaré, por meio de várias situações de aprendizagem, 

formações, estudos, relatos de práticas, seminário de educação antirracista, relatos de 

práticas docentes de outros CEIs, entre outras situações, estamos tomando consciência 

do papel da educação infantil no combate ao racismo, e estamos nos constituindo na 

contemporaneidade como ser um educador antirracista dentro de uma estrutura 

violenta, dentro de uma sociedade altamente violenta e racista, tarefa complexa que 

necessita de muitos estudos e de muita sensibilidade para descolonizar ações, 

comportamentos e práticas que se naturalizaram ao longo dos anos. 

 

Os abolicionistas, o movimento negro e muitos educadores bem-intencionados 

perseveram desde há muito tempo  a luta por mudanças comportamentais e atitudinais 

dos racistas que violam a lei e ferem a subjetividade dos povos pretos e indígenas. Em 

nossa sociedade ainda somos bombardeados com imagens negativas sobre os corpos 

pretos, num círculo vicioso de violência e racismo que naturaliza tais atos. Infelizmente 

fomos educados para não gostar, demonizar e negativar toda a cultura africana e 

indígena e, desse modo, precisamos desconstruir pensamentos, práticas e atitudes 

preconceituosas. 

 

Estamos estudando e refletindo muito sobre o currículo antirracista. Já 

realizamos muitas ações pedagógicas junto a toda comunidade educativa, porém ainda 

são necessárias muitas vivências, experiências e um currículo organizado, aprofundado 

e bem intencionalizado sob uma perspectiva antirracista. São ações que precisam 

acontecer no interior do CEI e fora dele, de forma natural, contínua e orgânica para 

fortalecermos a identidade das crianças e bebês pretas e indígenas desde sua inserção no 

CEI, com o objetivo de já estarem fortalecidas para se autodefenderem e se 

posicionarem frente a violências simbólicas sobre suas aparências, comportamentos e 

cultura, utilizando a sua diferença como potência e não como objeto motivador de um 

complexo de inferioridade. 

 



351 
 

Para além de práticas racistas, temos alguns casos que podem acontecer, tais 

quais: violência verbal, desrespeito para com os funcionários públicos, falas pejorativas, 

racismo recreativo entre as crianças ou com os próprios familiares e funcionários. 

Estamos num processo de consolidação dos nossos projetos articulados com 

princípios éticos, políticos e pedagógicos consonantes com o Currículo da Cidade, 

Currículo antirracista, com o Currículo dos Povos Indígenas e Povos Migrantes, e 

mediados pela lei nº 10.639/2003 e pela lei nº 11.645/2008. Diante dessas políticas 

públicas, nós, do grupo de mediação de conflitos, e comunidade educativa, por meio do 

nosso projeto político pedagógico, e conforme avaliação nos indicadores de qualidade, 

estamos implementando, em nossas práticas cotidianas, ações e situações significativas 

junto a toda comunidade educativa no combate a qualquer forma de racismo. Este 

protocolo é preventivo, tem caráter formativo e interventivo, pois não basta termos um 

protocolo e não fazermos as intervenções cabíveis; todos precisam saber que ele existe e 

quais são os caminhos possíveis para boas intervenções, sempre buscando a cultura da 

paz. 

A nossa primeira intervenção é o acolhimento diário dos bebês e crianças e de 

toda a comunidade educativa, de forma contínua, permanente e intencional, além da 

realização de ações de valorização das culturas indígenas, africanas e migrantes, na 

perspectiva de fazer com que todos se sintam incluídos, acolhidos e respeitados no 

nosso CEI cotidianamente. 

Percebemos que estamos bem à frente de muitos outros municípios em relação a 

muitas ações. Observamos que, cada vez mais, as crianças pretas e indígenas estão se 

posicionando, e os educadores estão recebendo muitas formações, respaldo e suporte 

teórico para subsidiar suas ações e práticas. Estamos em um movimento bem 

interessante, uma vez que a sociedade está falando e comentando mais sobre a temática, 

e comportamentos racistas não estão sendo tolerados no nosso cotidiano. Contudo, 

muitos dados revelam que o genocídio do povo preto ainda continua em alta, que a não 

valorização dos negros nos espaços públicos também segue elevada e que as mulheres 

pretas em sua maioria ainda ocupam cargos bem inferiores aos homens, especialmente 

os homens brancos. Diante desse cenário, devemos diariamente combater quaisquer 

formas de discriminação e préconceito. 

Nos dois momentos de avaliação institucional, os indicadores de qualidade de 

2023 e 2024 mostraram que fazemos um trabalho bem-intencionado sobre as questões 

étnico-raciais, por meio de muitas sensibilizações e estudos, contextos investigativos, 

rodas de leituras, brincadeiras tradicionais, formação continuada, entre outras 

possibilidades. Estamos nos aprofundando nos conceitos e saberes necessários para 

compreendermos sobre o racismo estrutural nos contextos educativos. Mesmo quando 

parece não haver práticas racistas nos interiores do nosso CEI, bsata observarmos o 

território a nosso redor, na nossa comunidade, nos espaços institucionalizados do nosso 

entorno e no nosso cotidiano, que passamos a perceber que práticas racistas ainda 

ocorrem de forma muito naturalizada, a começar pelo racismo ambiental, onde as 

pessoas pobres, em sua maioria pretas, acreditam que são culpadas pela não 

prosperidade e por não terem recursos básicos de sobrevivência, acostumando-se com a 

poluição visual e com a falta de mudança na paisagem local. Como tudo é muito escasso 



352 
 

– e, ao longo da história, o fundão da zona leste de São Paulo sempre foi considerado, 

pelo mapa da exclusão social, um dos lugares mais vulneráveis da cidade –, notamos 

que existe um conjunto de ações que se entrecruzam reforçando ainda mais o racismo, o 

preconceito, a xenofobia, a pretofobia e a discriminação. 

Frente a tantas situações complexas, cabe à escola ser um dos meios potentes e 

eficazes para combater o racismo nas mais diversas ordens. Mas como fazer isso? 

Primeiramente por meio da arte, pela divulgação dos saberes e valores civilizatórios da 

cultura africana e indígena, como a música, o teatro, o canto, o movimento corporal  etc. 

para, gradativamente, aprofundar nos saberes dos quais os povos afro-brasileiros foram 

se apropriando ao longo de sua história. 

Sabemos que o racismo existe e ele se manifesta das mais diversas formas e, por 

esse motivo, entendemos que é importante termos um protocolo preventivo e formativo 

caso venham a acontecer quaisquer situações racistas ou de comportamentos 

desrespeitosos. É importante que todos tenham conhecimento da existência desse 

documento, e que ele deixe claro como atuamos de maneira formativa, colaborativa e 

restaurativa, tendo como princípio a cultura da paz e práticas do bem viver. 

Entendemos que as pautas deste protocolo dizem respeito a todos que fazem 

parte da unidade. 

Cabe ressaltar que no Brasil o racismo é crime e, em São Paulo, é um crime 

punido administrativamente. A Constituição de 1988 estabelece, entre os seus 

princípios, a dignidade da pessoa humana, sendo necessário promovê-la contra todas as 

formas de discriminação e preconceito de origem, raça, sexo, cor, idade ou religião. 

Faremos várias ações preventivas e formativas para consolidar o currículo 

antirracista no interior da unidade. Mas, para além disso, identificaremos e 

classificaremos o que se trata de crime, o que se trata de bullying e o que se trata de 

racismo. As ações formativas são um dos caminhos para combater o racismo e o 

preconceito, pois, se eu não conheço outra cultura, terei um julgamento a partir da 

minha visão de mundo. Com formações, saberes ampliados e reflexões sobre costumes e 

tradições de outras culturas, ampliaremos nossos repertórios e saberemos respeitar os 

demais, que são diferentes, garantindo equidade e reparo histórico de tratamento. Cada 

caso será analisado e refletido à luz das legislações e colegiados existentes no CEI. 

 

São nossas orientações no combate ao racismo do CEI: 

 

• tornar o CEI um centro formativo sobre as questões étnico-raciais; 

• Naturalizar práticas, ações e propostas pedagógicas antirracistas no interior do 

CEI; 

• ter ações, práticas na perspectiva antirracista, mudando falas preconceituosas e 

desnaturalizando comportamentos racistas; 

• acolher bem todas as famílias que chegam ao CEI, sendo cordial, empático e 

respeitoso; 

• sempre compartilhar com as famílias as práticas, os projetos e ações da unidade, 

das mais diversas formas; 



353 
 

• implementar os currículos da cidade sobre povos indígenas, povos migrantes e 

antirracismo, de janeiro a janeiro, com práticas simples e planejadas; 

• apresentar para as famílias, na primeira reunião de pais, o nosso regimento 

escolar, tirando as dúvidas e esclarecendo as regras de convivência da unidade; 

• apresentar para as famílias, sempre que tivermos possibilidade, o nosso currículo 

antirracista com ações, práticas e comportamentos; 

• em casos de desrespeito por parte dos pais e responsáveis, mapear, dialogar, 

sempre com uma escuta ativa e sensível, com a mediação da gestão da unidade, que não 

deve emitir juízo de valor, mantendo uma postura neutra e imparcial; devem ser 

usadas todas as estratégias de mediação de conflitos, caso for necessário, e deve se valer 

da legislação que rege tais conflitos previstos no código penal, cabíveis a punições e 

multas; 

• em casos de desrespeito dos funcionários para com os pais e responsáveis, fazer 

uma escuta sensível e ativa, agindo com imparcialidade e justiça, buscando alternativas 

restaurativas, para ambas as partes; mas, caso necessário, recorrer à legislação, tendo 

como base a lei nº8989/79, em que estão previstos os direitos e deveres dos servidores 

públicos; 

• no caso de racismo, assumir uma atitude justa sem naturalizar atos que causem 

sofrimento ao outro; tudo deve ser analisado e encaminhado conforme legislações 

vigentes; 

• pesar com justiça e sensibilidade todos os pontos de vista das narrativas que 

envolvem racismo e outras violências; 

• buscar a complexidade na análise dos episódios racistas, considerando outras 

dinâmicas de discriminação (como o machismo) e a operação das subjetividades 

envolvidas; 

• proteger todas as crianças e bebês envolvidos em episódios racistas, evitando 

estigmatizar e fomentar ressentimentos; evitar todas as formas de apelidos, piadas ou 

racismo recreativo que possam acontecer com a criança, com a sua mãe ou familiar no 

interior da unidade; 

• sempre fortalecer ações de acolhimento junto às famílias e toda comunidade 

educativa nas situações do cotidiano no CEI, desde a matrícula e ao longo de todo ano 

letivo; 

• partilhar saberes e ouvir outros colegiados da unidade, fortalecendo parcerias 

entre a equipe técnica, os funcionários da escola e a comunidade escolar; 

• caso venha a acontecer uma manifestação de racismo, intolerância, injúria, entre 

outras violências, a equipe gestora acompanhará todo o processo junto às partes, tendo 

como princípio a escuta, a mediação restaurativa e a resolução de conflitos, respeitando 

e ouvindo todas as partes envolvidas. Caso a situação tome uma proporção maior, os 

responsáveis serão encaminhados a instâncias superiores que poderão concluir a 

punição cabível conforme a legislação vigente – não se perca de vista que racismo é 

crime; 



354 
 

• Toda manifestação ou suspeita de racismo será identificada e notificada à direção 

da escola, que acionará os canais de denúncia competentes, o conselho tutelar, o 

NAAPA e a delegacia. 

Segue o projeto de lei que prevê ações no combate ao racismo e a outras violências na 

escola/CEI: 

 

O Projeto de Lei 623/2023, de autoria da Vereadora Luna Zarattini (PT), representa 

um marco na luta contra o racismo nas escolas públicas e privadas de São Paulo. Mais 

do que um protocolo de atendimento, o projeto cria uma política municipal 

abrangente para combater o racismo nas escolas e garantir um ambiente seguro e 

acolhedor para todos. 

 

Ações essenciais para um futuro antirracista: 

 

O projeto vai além de medidas reativas, propondo ações preventivas e 

educativas que constroem uma cultura de respeito e igualdade racial nas escolas: 

 

• Currículo antirracista: a Lei 10.639/2003 será finalmente implementada, com a 

inclusão obrigatória da história e cultura afro-brasileira e indígena no currículo 

escolar. 

• Formação continuada: professores e profissionais da educação receberão 

formação continuada para lidar com questões raciais, identificar e combater práticas 

discriminatórias, e promover a consciência crítica dos alunos sobre a igualdade racial. 

• Espaços de diálogo: a escola se tornará um espaço para debates, seminários, 

palestras e outras atividades que valorizem a diversidade étnico-racial e promovam o 

diálogo sobre a igualdade racial. 

• Canal de denúncias: um canal de denúncias seguro e sigiloso estará disponível 

para que estudantes, pais, professores e funcionários possam relatar casos de racismo, 

garantindo investigação adequada e medidas disciplinares quando necessário. 

• Apoio emocional e psicológico: as vítimas de racismo terão acesso a suporte 

emocional e psicológico adequado por meio de profissionais capacitados, como 

orientadores educacionais, psicólogos e assistentes sociais. 

 

Um protocolo robusto para o acolhimento de vítimas: 

 

O projeto estabelece um protocolo detalhado para lidar com casos de racismo nas 

escolas, garantindo o acolhimento adequado das vítimas, a apuração rigorosa das 

denúncias e a aplicação de medidas cabíveis: 

 

https://www.saopaulo.sp.leg.br/cgi-bin/wxis.bin/iah/scripts/?IsisScript=iah.xis&lang=pt&format=detalhado.pft&base=proje&form=A&nextAction=search&indexSearch=%5enTw%5elTodos%20os%20campos&exprSearch=P%3DPL6232023
https://lunazarattini.com.br/sobre/
https://jornal.usp.br/diversidade/especial-lei-10-639-ha-quase-20-anos-uma-lei-na-educacao-tenta-mudar-o-quadro-do-racismo-no-brasil/


355 
 

• Identificação e notificação: toda manifestação ou suspeita de racismo será 

identificada e notificada à direção da escola, que acionará os canais de denúncia 

competentes, o conselho tutelar e o NAAPA. 

• Atuação do NAAPA: O NAAPA – Núcleo de Apoio e Acompanhamento para a 

Aprendizagem – terá a responsabilidade de acompanhar as vítimas, acionar as redes de 

apoio quando necessário e consolidar dados de alerta. 

• Acolhimento pelo conselho tutelar: o acolhimento da vítima será realizado pelo 

conselho tutelar em conjunto com os Centros de Referência de Promoção da Igualdade 

Racial (CRPIR). 

• Apuração da denúncia: a apuração da denúncia será realizada pelos órgãos 

municipais competentes, garantindo justiça e responsabilização dos infratores. 

 

Mais do que um projeto, um compromisso com a igualdade: 

 

O Projeto de Lei 623/2023 não se limita a medidas imediatas. Ele representa 

um compromisso com a construção de uma sociedade mais justa e igualitária, onde o 

racismo não tenha espaço nas escolas nem em nenhum outro lugar. 

 

Cabe ressaltar que o grupo de mediação de conflito está em processo de escrita 

deste protocolo, estudando outros protocolos, pesquisando, refletindo. Toda a 

comunidade escolar será convidada a participar da elaboração deste documento. 

 

Nada mais havendo a tratar, todos assinam a ata. 

 


