
 

 

 

 

 

 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO PROFISSIONAL GESTÃO E PRÁTICAS 

EDUCACIONAIS (PROGEPE) 

 

 

ANDRÉIA PEREIRA MARQUES  

 

 

EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA NAS DISSERTAÇÕES E TESES 

BRASILEIRAS DOS ÚLTIMOS DEZ ANOS (2015-2025) 

 

 

 

 

 

SÃO PAULO 

2025  



2 

  

 ANDRÉIA PEREIRA MARQUES  

  

 

 

 

 

 

 

EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA NAS DISSERTAÇÕES E TESES 

BRASILEIRAS DOS ÚLTIMOS DEZ ANOS (2015-2025) 

 

 

 

Dissertação de mestrado apresentada ao Programa de 

Pós-Graduação Profissional Gestão e Práticas 

Educacionais da Universidade Nove de Julho 

(Progepe-UNINOVE), como requisito parcial para a 

obtenção do grau de Mestre em Educação. 

 

 

 

 

Orientadora: Dra. Patrícia Aparecida Bioto 

 

SÃO PAULO 

2025  



3 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Marques, Andréia Pereira. 

      Educação escolar indígena nas dissertações e teses brasileiras dos 

últimos dez anos (2015-2025) / Andréia Pereira Marques. 2025. 

      125 f. 

 

      Dissertação (Mestrado)- Universidade Nove de Julho - 

UNINOVE, São Paulo, 2025. 

 Orientadora: Profª. Drª. Patrícia Aparecida Bioto. 

  

1. Educação indígena. 2. Mapeamento de pesquisas. 3. Teses e 

dissertações. 4. Brasil. 5. Interculturalidade. 

I. Bioto, Patrícia Aparecida.  II. Título                                 

  

                                                                                       CDU 372 

        
  

         
       

 

 

 

 

   
 

 

 



4 

  

ANDRÉIA PEREIRA MARQUES 

  

 

EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA NAS DISSERTAÇÕES E TESES 

BRASILEIRAS DOS ÚLTIMOS DEZ ANOS (2015-2025) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

_________________________________________________________________________ 

Presidente: Dra. Patrícia Aparecida Bioto – Orientadora (UNINOVE/SP) 

 

 

_________________________________________________________________________ 

Membro: Dra. Ana Paula Ferreira da Silva (PUC-SP) 

 

 

_________________________________________________________________________ 

Membro: Dra. Márcia Fusaro (UNINOVE/SP) 

 

 

_________________________________________________________________________ 

Membro Suplente: NOME/INSTITUIÇÃO 

 

 

_________________________________________________________________________ 

Membro Suplente: NOME/INSTITUIÇÃO 



5 

  

  Figura 2 –Jefersom Xôndaro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Foto do acervo próprio da pesquisadora. CEU Perus - Jornada Pedagógica - OZ Guarani - Rapper 

Xôndaro. 2022. 

  Figura 3 – Criança da EMEI. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Foto do acervo próprio da pesquisadora. EMEI Pérola Ellis Byignton – Oficina de pintura 

de grafismos Guarani MBYA, 2016. 

 

 

 

Quem me dera ao menos uma vez 

Que o mais simples fosse visto 

Como o mais importante 

Mas nos deram espelhos e vimos um mundo doente 

(LEGIÃO URBANA, 1986) 



6 

  

 

 

 

 

DEDICATÓRIA  

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho aos povos originários, cuja força ancestral 

segue bordando o tempo com saberes, línguas e memórias que resistem 

como um rio que nunca deixa de correr — e que nos ensina, todos os 

dias, a caminhar com respeito, escuta e ternura. 

Dedico a Mário de Andrade, viajante da alma brasileira, que em 

O turista aprendiz nos mostrou que a verdadeira aprendizagem nasce 

do encontro — aquele que olha devagar, que acolhe o gesto, o canto, a 

fala e o silêncio do outro. 

Dedico a minha família, em memória do meu pai e da minha irmã, 

que seguem iluminando meus caminhos; a minha irmã mais que 

especial, cuja pureza e doçura ensinaram-me sobre amor sem medida, 

outras formas de ver o mundo; e a meus filhos, que me lembram, todos 

os dias, o que é renascer no riso, no olhar e na esperança.   

Dedico a minha amada Priscila Barbosa Arantes, companheira de 

sonhos, de calmarias e tempestades, cuja presença me devolve a 

coragem e a possibilidade de seguir — e de florescer. 

Dedico, por fim, a todos que caminham como aprendizes, com 

curiosidade, humildade e afeto, na busca por uma educação que acolha, 

transforme e honre a diversidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 



19 

 

 

 

 

 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço a toda a equipe docente da UNINOVE, em especial à minha orientadora, Prof.ª Dr.ª Patrícia 

Aparecida Bioto, pelo olhar atento, pela orientação generosa e pelo estímulo constante que tornaram esta 

jornada de pesquisa mais sólida e significativa. 

Meu profundo agradecimento aos mestres dos saberes indígenas Timóteo Popygua e Mateus Wera, 

educador e liderança Guarani Mbya, pela generosidade em compartilhar conhecimentos, histórias e modos 

de ver o mundo que ampliaram minha compreensão sobre a educação indígena. Suas palavras, 

ensinamentos e presenças foram fundamentais para que eu pudesse trilhar este percurso com mais 

sensibilidade e respeito. 

Registro também minha gratidão à Prof.ª Drª Marília Gomes Ghizzi Godoy, que me conduziu, com 

respeito e generosidade, a habitar as terras indígenas do Jaraguá Sua mediação sensível abriu caminhos 

para que eu pudesse compreender, de maneira ainda mais profunda, a riqueza dos saberes, das relações e 

das práticas educativas do povo Guarani Mbya. 

Agradeço igualmente aos educadores indígenas e aos gestores do CECI Jaraguá, CECI Krukutu e CECI 

Tenondé Porã, que sempre me acolheram com afeto e abertura, proporcionando momentos inesquecíveis 

de aprendizado e trocas pedagógicas. Cada vivência nesses espaços fortaleceu minha convicção sobre a 

potência da educação intercultural e sobre a importância de uma escola que escute e valorize os saberes 

tradicionais. 

Estendo meus agradecimentos a todos os pesquisadores que, ao longo da última década, dedicaram-se ao 

estudo da educação indígena. Suas investigações abriram caminhos, inspiraram reflexões e possibilitaram 

que este trabalho se concretizasse. 

A cada um, minha sincera gratidão por compartilhar conhecimentos, fomentar diálogos e fortalecer a 

esperança em uma educação que valorize a diversidade, a memória e os saberes coletivos. 

Que este trabalho seja um tributo aos que seguem caminhando como aprendizes — curiosos, atentos e 

comprometidos com a construção de uma educação que escute, valorize e transforme. 

 

 

 



20 

 

 

 

RESUMO 

 

A presente pesquisa tem como objeto de estudo a produção acadêmica sobre educação 

escolar indígena no Brasil, tomando como fonte as dissertações e teses defendidas entre os anos 

de 2015 e 2025. O objetivo geral é identificar essas produções, buscando compreender tendências 

temáticas, abordagens metodológicas, povos e territórios contemplados, bem como identificar 

contribuições e lacunas para a formulação de políticas e práticas educacionais voltadas às 

especificidades indígenas. Adotou-se abordagem qualitativa, com procedimentos de 

mapeamento e análise bibliométrica, complementados pela análise de conteúdo de Bardin. As 

fontes de dados incluíram o Catálogo de Teses e Dissertações da CAPES e a Biblioteca Digital 

Brasileira de Teses e Dissertações (BDTD/IBICT). Foram selecionados 22 trabalhos que 

atenderam aos critérios estabelecidos, revelando quatro eixos predominantes: educação escolar 

indígena nas aldeias; educação indígena nas escolas regulares; formação de indígenas nas 

universidades; legislações e políticas públicas. Os resultados indicam crescimento da produção 

acadêmica na última década, com maior concentração nas universidades federais e maior 

presença de estudos sobre os povos Guarani Mbya, Pataxó, Ticuna e Kaingang. As pesquisas 

evidenciam o fortalecimento do protagonismo indígena na construção de projetos educativos 

próprios, o papel da escola como espaço de resistência e afirmação identitária, e a necessidade 

de formação docente e materiais didáticos contextualizados. Também apontam persistentes 

desafios como práticas assimilacionistas, insuficiência de infraestrutura escolar, fragilidades na 

implementação da Lei nº 11.645/2008 e escassez de pesquisas sobre educação infantil indígena 

e contextos urbanos. A partir dessas lacunas, a pesquisa propõe uma intervenção formativa 

voltada aos coordenadores pedagógicos das unidades educacionais regulares que atendem 

crianças do entorno das aldeias Guarani Mbya do CECI Jaraguá, em São Paulo. A proposta busca 

qualificar o acolhimento de bebês, crianças e famílias indígenas por meio de um percurso 

formativo intercultural, reflexivo e colaborativo, alinhado ao Currículo da Cidade e às 

determinações da Lei nº 11.645/2008. Entre os objetivos da intervenção, destacam-se: mapear 

concepções prévias dos gestores sobre educação indígena e interculturalidade; promover 

diálogos com a cosmologia Guarani Mbya (Nhandereko) em parceria com lideranças indígenas; 

desenvolver práticas de gestão sensíveis às dinâmicas socioculturais das famílias; incentivar a 

produção de portfólios reflexivos de gestão; sistematizar repertórios formativos em plataforma 

colaborativa; e criar diretrizes institucionais para o acolhimento das crianças indígenas nas 

unidades participantes. Conclui-se que a produção acadêmica analisada contribui para o 

reconhecimento da diversidade epistemológica dos povos indígenas e para o fortalecimento de 

políticas interculturais, bilíngues e decoloniais. Ao mesmo tempo, revela lacunas que exigem 

ações continuadas e maior comprometimento institucional para assegurar uma educação escolar 

indígena que respeite as especificidades socioculturais e linguísticas dos povos originários. 

 

 

Palavras-chave: Brasil; Dissertações; Educação Indígena; Interculturalidade; Mapeamento de 

Pesquisas e Teses. 

 

 



21 

 

 

 

 

 

 

ABSTRACT 

 

This research examines the academic production on Indigenous school education in Brazil, 

drawing on theses and dissertations defended between 2015 and 2025. Its general objective is to 

identify these works in order to understand thematic trends, methodological approaches, the 

Indigenous peoples and territories represented, as well as to identify contributions and gaps for 

the formulation of educational policies and practices tailored to Indigenous specificities. A 

qualitative approach was adopted, using mapping procedures and bibliometric analysis, 

complemented by Bardin’s content analysis. Data sources included the CAPES Catalog of Theses 

and Dissertations and the Brazilian Digital Library of Theses and Dissertations (BDTD/IBICT). 

Twenty-two works that met the established criteria were selected, revealing four predominant 

axes: Indigenous school education in villages; Indigenous education in regular schools; the 

training of Indigenous students in universities; and legislation and public policies. 

The findings indicate a growth in academic production over the past decade, with a higher 

concentration in federal universities and a greater presence of studies on the Guarani Mbya, 

Pataxó, Ticuna, and Kaingang peoples. The research highlights the strengthening of Indigenous 

protagonism in the development of their own educational projects, the role of the school as a 

space of resistance and identity affirmation, and the need for teacher training and contextualized 

didactic materials. It also identifies persistent challenges, such as assimilationist practices, 

insufficient school infrastructure, weaknesses in the implementation of Law No. 11.645/2008, 

and a scarcity of studies on Indigenous early childhood education and urban contexts. 

In light of these gaps, the research proposes a formative intervention aimed at pedagogical 

coordinators in regular educational units that serve children living around the Guarani Mbya 

villages of the CECI Jaraguá, in São Paulo. The proposal seeks to improve the reception of 

Indigenous infants, children, and families through an intercultural, reflective, and collaborative 

training process aligned with the Currículo da Cidade and the requirements of Law No. 

11.645/2008. The objectives of the intervention include: mapping managers’ prior conceptions 

of Indigenous education and interculturality; promoting dialogue with Guarani Mbya cosmology 

(Nhandereko) in partnership with Indigenous leaders; developing management practices 

sensitive to the sociocultural dynamics of families; encouraging the production of reflective 

management portfolios; systematizing training resources in a collaborative platform; and creating 

institutional guidelines for the reception of Indigenous children in participating schools. 

The study concludes that the analyzed academic production contributes to recognizing the 

epistemological diversity of Indigenous peoples and to strengthening intercultural, bilingual, and 

decolonial policies. At the same time, it reveals gaps that demand ongoing actions and greater 

institutional commitment to ensuring an Indigenous school education that respects the 

sociocultural and linguistic specificities of Brazil’s original peoples. 

 

Keywords: Brazil; Dissertations; Indigenous Education; Interculturality; Research Mapping 

and Theses. 

 

 

 

 

 



22 

 

 

 

RESUMEN 

Esta investigación examina la producción académica sobre la educación escolar indígena en 

Brasil, tomando como base las tesis y disertaciones defendidas entre 2015 y 2025. Su objetivo 

general es identificar estos trabajos con el fin de comprender las tendencias temáticas, los 

enfoques metodológicos, los pueblos indígenas y los territorios representados, así como 

identificar aportes y vacíos para la formulación de políticas y prácticas educativas adecuadas a 

las especificidades indígenas. Se adoptó un enfoque cualitativo, utilizando procedimientos de 

mapeo y análisis bibliométrico, complementados por el análisis de contenido de Bardin. Las 

fuentes de datos incluyeron el Catálogo de Tesis y Disertaciones de la CAPES y la Biblioteca 

Digital Brasileña de Tesis y Disertaciones (BDTD/IBICT). Se seleccionaron veintidós trabajos 

que cumplían con los criterios establecidos, revelando cuatro ejes predominantes: educación 

escolar indígena en aldeas; educación indígena en escuelas regulares; formación de estudiantes 

indígenas en universidades; y legislaciones y políticas públicas. 

Los resultados indican un crecimiento de la producción académica en la última década, con 

mayor concentración en las universidades federales y una presencia significativa de estudios 

sobre los pueblos Guarani Mbya, Pataxó, Ticuna y Kaingang. La investigación destaca el 

fortalecimiento del protagonismo indígena en la construcción de proyectos educativos propios, 

el papel de la escuela como espacio de resistencia y afirmación identitaria, y la necesidad de 

formación docente y materiales didácticos contextualizados. También identifica desafíos 

persistentes, como prácticas asimilacionistas, insuficiencia de infraestructura escolar, 

fragilidades en la implementación de la Ley n.º 11.645/2008 y escasez de estudios sobre la 

educación indígena en la primera infancia y en contextos urbanos. 

Ante estas brechas, la investigación propone una intervención formativa dirigida a coordinadores 

pedagógicos de unidades educativas regulares que atienden a niños y niñas del entorno de las 

aldeas Guarani Mbya del CECI Jaraguá, en São Paulo. La propuesta busca mejorar el 

acogimiento de bebés, niños, niñas y familias indígenas mediante un proceso formativo 

intercultural, reflexivo y colaborativo, alineado con el Currículo da Cidade y con las 

determinaciones de la Ley n.º 11.645/2008. Entre los objetivos de la intervención se incluyen: 

mapear las concepciones previas de los gestores sobre educación indígena e interculturalidad; 

promover diálogos con la cosmología Guarani Mbya (Nhandereko) en colaboración con 

liderazgos indígenas; desarrollar prácticas de gestión sensibles a las dinámicas socioculturales de 

las familias; incentivar la elaboración de portafolios reflexivos de gestión; sistematizar 

repertorios formativos en una plataforma colaborativa; y crear directrices institucionales para el 

acogimiento de niños y niñas indígenas en las unidades participantes. 

El estudio concluye que la producción académica analizada contribuye al reconocimiento de la 

diversidad epistemológica de los pueblos indígenas y al fortalecimiento de políticas 

interculturales, bilingües y decoloniales. Al mismo tiempo, revela vacíos que exigen acciones 

continuadas y un mayor compromiso institucional para garantizar una educación escolar indígena 

que respete las especificidades socioculturales y lingüísticas de los pueblos originarios de Brasil. 

 

Palabras clave: Brasil; Disertaciones; Educación Indígena; Interculturalidad; Mapeo de 

Investigaciones y Tesis. 

 

 

 

 



23 

 

 

 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 – Xôndaro no celular ................................................................................................capa 

Figura 2 – Jefersom Xôndaro .....................................................................................................05 

Figura 3 – Criança da EMEI .......................................................................................................05 

Figura 4 – Identidade ..................................................................................................................28 

Figura 5 – Preparação para dança dos Xôndaros.........................................................................32                 

Figura 6– Oficina de Arco-flexa .................................................................................................32 

Figura 7 – Bebê indígena – Kiringuê. Na festa da unidade.........................................................32 
 

Figura 8 – Mapa de pesquisa ......................................................................................................57 

Figura 9 – OPY – casa de reza, caminhos de luz na pesquisa.....................................................59 

Figura 10 – Gráfico das pesquisas.............................................................................................102 

Figura 11 – Mapa dos povos em evidência na pesquisa...................................................................... 104 

Figura 12 - Novos olhares -Indígena Guarani Mbya e seu bebê.............................................. 105 

Figura 13 - Possibilidades reais de interculturalidade...............................................................114 

Figura 14 – Onça de brincar e proteger.....................................................................................117 

Figura 15: Grafismo GUARANI MBYA - POPO JAPEÉ (Borboleta primogênita), borboletas 

aquecendo-se ao SOL. Representa o irmão mais velho que oferece calor e proteção a irmã mais 

nova. Simboliza amor fraterno...........................................................Rodapé de todas as páginas. 

 

LISTA DE QUADROS 

QUADRO 1 - EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA – ESTUDOS CORRELATOS............................ 65 

QUADRO 2 - EDUCAÇÃO INDÍGENA NAS ESCOLAS REGULARES – ESTUDOS 

CORRELATOS ........................................................................................................................................ 73 

QUADRO 3 - FORMAÇÃO DOS INDÍGENAS NAS UNIVERSIDADES – ESTUDOS 

CORRELATOS ........................................................................................................................................ 77 

QUADRO 4 - LEGISLAÇÕES – ESTUDOS CORRELATOS .............................................................. 80 

QUADRO 5 - BDTD ............................................................................................................................... 84 

QUADRO 6 - CAPES .............................................................................................................................. 90 

 

  



24 

 

 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

Biblioteca Digital Brasileira de Teses e Dissertações (BDTD) 

Base Nacional Comum Curricular (BNCC) 

Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES) 

Centro de Educação Infantil (CEI) 

Centro de Educação e Cultura Indígena (CECI) 

Coordenadora Pedagógica (CP) 

Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Infantil (DCNEI) 

Divisão Pedagógica (DIPED) 

Diretoria Regional de Educação (DRE) 

Escola Municipal de Educação Infantil (EMEI) 

Federação dos Trabalhadores em Educação de Mato Grosso do Sul (FETEMS) 

Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE) 

Instituto Brasileiro de Informação em Ciência e Tecnologia (IBICT) 

Instituto de Estudos Brasileiros (IEB) 

Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB) 

Museu das Culturas Indígenas (MCI) 

Ministério da Educação (MEC) 

Projeto Pedagógico de Curso (PPC) 

Projeto Político-Pedagógico (PPP) 

Pró-Reitoria de Assuntos Estudantis (PRAE) 

Referencial Curricular Nacional para a Educação Indígena (RCNEI) 

Sistema de Organização Modular de Ensino Indígena (SOMEI) 

Trabalho de Conclusão de Curso (TCC) 

Universidade Católica Dom Bosco (UCDB) 

Universidade Estadual do Piauí (UESPI) 

Universidade Federal do Amazonas (UFAM) 

Universidade Federal do Ceará (UFC) 

Universidade Federal do Espírito Santo (UFES) 

Universidade Federal da Fronteira Sul (UFFS) 

Universidade Federal de Goiás (UFG) 

Universidade Federal da Paraíba (UFPB) 

Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS) 



25 

 

 

Universidade Federal Rural de Pernambuco (UFRPE) 

Universidade Federal de São Carlos (UFSCar) 

União Nacional dos Dirigentes Municipais de Educação (UNDIME) 

Universidade Nove de Julho (UNINOVE) 

Universidade do Vale do Rio dos Sinos (UNISINOS) 

Universidade de São Paulo (USP)   



26 

 

 

SUMÁRIO 

 

 

APRESENTAÇÃO.......................................................................................................28 

 

1. INTRODUÇÃO............................................................................................................33  

2. EDUCAÇÃO INDÍGENA, EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA E O ENSINO 

DA HISTÓRIA E CULTURA INDÍGENA NAS ESCOLAS REGULARES.........37 

2.1. Educação Indígena: Bases Histórias e Referenciais Teóricos........................................43 

2.2. Educação Escolar Indígena: Caminhos Entre Assimilação, Reconhecimento e 

Protagonismo..................................................................................................................44 

2.3. Ensino Da História e Cultura Indígena nas Escolas Regulares de São Paulo................48 

2.4. Experiências Locais Interculturais: os Cecis em São Paulo ..........................................53 

3. LEVANTAMENTO DE DISSERTAÇÕES E TESES .............................................56 

3.1 Fontes...............................................................................................................................56 

3.2 Metodologias....................................................................................................................59 

3.3 Categorias de Análise e os Estudos Correlatos................................................................65 

 3.3.1 Educação escolar indígena nas aldeias.........................................................................65 

 3.3.2 Educação indígena nas escolas regulares.....................................................................72 

 3.3.3 Formação dos indígenas nas universidades..................................................................76 

 3.3.4 Legislações ..................................................................................................................79 

 3.4 Quadros da Pesquisa........................................................................................................83 

     4. PROPOSTA DE INTERVENÇÃO – FORMAÇÃO DE GESTORES......................105   

4.1 Objetivos da Proposta de Intervenção ..........................................................................107 

4.2 Fundamentos Teóricos da Intervenção .........................................................................107 

4.2.1 Interculturalidade e diálogo entre epistemologias......................................................108 

4.2.2 A gestão escolar como prática reflexiva.....................................................................109 

4.2.3 Pesquisa-formação: colaboração e autoria..................................................................109 

4.3 Estrutura da Formação ...............................................................................................110 

4.3.1 Encontro 1 – territorialidade, infância e acolhimento.................................................110 

4.3.2 Encontro 2 – cosmologia Guarani Mbya e Nhandereko (com Mateus Wera)............111 

       4.3.3 Encontro 3 – imersão na aldeia Tekoa Yvy Porã........................................................111 

           4.3.4 Encontro 4 – práticas interculturais e antirracistas na gestão escolar..........................112 

           4.3.5 Encontro 5 – Museu das Culturas Indígenas e socialização dos portfólios.................112 



27 

 

 

4.4 Instrumentos Formativos.............................................................................................112 

          4.4.1 Portfólios reflexivos de gestão.................................................................................112 

4.4.2 Plataforma colaborativa (padlet)..............................................................................113 

4.5 Impactos Esperados.....................................................................................................113 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS......................................................................................115 

6. REFERÊNCIAS...........................................................................................................118 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



28 

 

 

APRESENTAÇÃO 

 

Relato de uma identidade em descobertas 

Sou a filha mais nova de cinco filhos e a única que 

conseguiu ingressar em uma graduação, graças a uma bolsa do 

governo. Orgulho para mãe analfabeta, sim, como a mais nova 

ela investiu tudo o que podia nos meus estudos. Sempre 

perguntava: Como era a escola? Como eram as aulas? Eu achava 

que era coisa de mãe: só depois de muito tempo descobri que era 

coisa da falta, era curiosidade, foi sonho se realizando com a 

filha. Buscar uma identidade e uma identificação pode parecer a 

maneira mais segura de se firmar nesta existência. Mas é um 

processo que vai sendo construído aos poucos, com os atravessamentos que nos 

possibilitamos viver.  

Minha carreira docente foi marcada pela busca de fazer, por bebês e crianças, 

escolhas de diálogos, afetos e descobertas sempre sensíveis. Meus encantamentos foram 

aumentando à medida que fui estudando e identificando nas relações as inúmeras 

possibilidades de acesso com as experiências das linguagens artísticas.  

O meu começo na rede pública de Barueri, realizei um projeto de identidade de 

bebês e famílias que serviu para rede repensar práticas, espaços e acontecimentos. Esse 

projeto, intitulado A primeira roda, recebeu reconhecimento na própria rede municipal: 

Prêmio Professor Giz de Ouro, como no Prêmio Qualidade na Educação Infantil 2004, 

iniciativa MEC–UNDIME/Fundação Orsa, tendo recebido menção honrosa como um dos 

melhores projetos para crianças de 0 a 3 anos do Brasil.  

Após a minha graduação, pude exercer minha profissão de professora de educação 

infantil em diferentes unidades escolares, nas redes privada e pública. Coordenei 

disciplinas do brincar e seminários culturais do curso de Pedagogia no próprio Instituto 

que me graduei, Instituto Singularidades.  

Complementei meus estudos com a pós-graduação do Instituto de Estudos 

Brasileiros da Universidade de São Paulo (IEB-USP), de 2010 a 2011, com a Profª Drª 

Telê Ancona Lopez, pesquisadora da obra e da vida de Mário de Andrade. Lá, a partir da 

leitura de O Turista aprendiz, conheci um Brasil inusitado, recheado de narrativas 

minuciosas e fotos da “codaque”.  Com a Profª Drª Flávia Camargo Toni, pesquisadora 

de musicologia e etnomusicologia do Brasil, pude conhecer Mário de Andrade, educador 

Figura 4 – Identidade 

Fonte: Acervo de família (1980) 



29 

 

 

de música. Meus estudos como aluna especial do IEB foram interrompidos com a 

demanda de trabalho no Instituto Singularidades. Fiquei com o desejo genuíno de querer 

saber mais sobre as pesquisas etnoculturais de Mário de Andrade. Guardei no coração a 

vontade de mais Mário em minhas pesquisas. Cursei minha pós-graduação no Instituto 

Singularidades, Arte de Ensinar Arte, onde me apropriei de diferentes linguagens 

artísticas e populares para renovar minhas proposições.  

Em 2012, pude assumir a coordenação pedagógica da Escola Municipal de 

Iniciação Artística (EMIA), onde convivi com artistas e formadores de crianças artistas 

em diferentes linguagens. Assim que fui aprovada no concurso público da prefeitura 

municipal de São Paulo, em 2014, para atuar como professora, escolhi uma EMEI que foi 

um dos primeiros parques infantis da gestão de Mário de Andrade. Ao conhecer 

pessoalmente a unidade fiquei empolgada, principalmente com a paisagem, e me enchi 

de esperança acreditando que aquele espaço era um grande potencial de brincar mais 

exploratório e livre das crianças. Nessa unidade vivi a experiência mais profunda com 

crianças de diferentes lugares do Brasil e encontrei o que acredito ser minha 

ancestralidade com as crianças dos Tekoa Pirituba/Jaraguá – Guarani-Mbya1 que 

frequentavam a unidade educacional da prefeitura. A imersão na cultura indígena foi uma 

busca para atender melhor àquelas crianças e às suas famílias.  

Diante de uma proposta curricular de um atendimento que priorizasse o brincar 

com elementos da natureza, a unidade foi conquistando famílias e crianças, e em quatro 

anos pude me aproximar da equipe de professores e de toda a comunidade. No teatro de 

sombras, retomei a história do Bumba meu Boi, para contextualizar os povos originários 

do Brasil. Para essas apresentações, que se sucederam por cinco anos, consegui envolver 

outras professoras e nossa festa de final de semestre ganhou ares do mais puro resgate do 

brincar coletivo. Catirina e Pai Chico provocaram risadas e conquistaram as crianças com 

o desejo folclórico resgatado da mulher grávida. O Pajé chega com o maracá para entoar 

uma cantiga de bem querer o Boi e de promover momentos sagrados de cantoria. A cada 

apresentação, acabamos percebendo que o Boi se tornou um herói, que ressuscitou para 

trazer união, festejos e alegrias. Mudamos os contextos: o que era nomeado festa junina 

tornou-se festa da cultura popular, oferecendo o que há de mais genuíno e relevante para 

todos nesses anos.  

Nossos estudos se ampliaram: na busca de oferecer o melhor das culturas 

 
1 Mbya – em Guarani, significa, “muita gente num só lugar” Página da FUNAI, acesso em 01 de 

dezembro de 2025. https://tinyurl.com/245yd7zr  

https://tinyurl.com/245yd7zr


30 

 

 

populares, realizamos oficinas de cacuriá, mandalas, estudos com especialistas das 

músicas indígenas, oficinas de argila, experiências com água, terra e fogo. Cirandamos, 

por saberes reais. Chegamos a realizar uma imersão na Aldeia Guarani Mbya, onde além 

de conhecer as casas de muitas das crianças que atendemos na Escola Municipal de 

Educação Infantil (EMEI), conseguimos uma parceria com os adultos que foram até a 

unidade cozinhar Tepã (pão indígena) e também para apresentar o xôndaro2 (dança dos 

guerreiros ancestrais) durante uma de nossas festas. Contamos também com o coral 

infantil se apresentando para nossas crianças. Momentos inesquecíveis! Nessa EMEI, 

assumi designação como assistente de direção e direção.  

Saí no final de 2018 para outro desafio: ser coordenadora pedagógica no Centro 

de Educação Infantil (CEI) ao lado da EMEI em que já estava há cinco anos. Minha 

alegria foi poder retornar ao atendimento de crianças de 0 a 3 anos e dar continuidade ao 

trabalho de resgate da cultura popular. Foi apenas um ano nessa gestão, mas consegui 

aproximar as professoras das obras embrionárias de Ernesto Neto, quando realizamos 

visita à exposição O sopro, na Pinacoteca do Estado de SP e repensamos os espaços com 

fazeres mais artesanais, sensíveis, olfativos e coloridos à luz das obras apreciadas. 

Aprofundamos nossos estudos nas formas de construção de pau a pique e, com familiares 

e suas crianças, construímos uma casa linda de barro.  

Passados esses anos de muitas conquistas, fui convidada a compor a equipe de 

formadores da Diretoria Regional de Educação (DRE) Pirituba/Jaraguá, na Divisão 

Pedagógica (DIPED P/J), responsável pela formação continuada de 264 coordenadores 

pedagógicos, incluindo a coordenadora do CECI, escola indígena Guarani Mbya para a 

qual fui designada a fim de acompanhar as práticas pedagógicas.  Em meio à pandemia, 

vi que as possibilidades de formação foram cerceadas por todo o isolamento e busquei 

continuar estabelecendo vínculos com as coordenadoras. Ao mesmo tempo, sempre em 

busca de atualização e novos saberes, participei dos cursos: “Língua e Cultura Guarani-

Mbya”, “Uma viagem pela Cosmologia Guarani-Mbya” e “Educação Indígena na 

percepção do povo Guarani Mbya”, todos eles pela instituição Comunidade Viabiliza.co 

com o professor e liderança indígena Timóteo Verá Tupã Popygua, educador e liderança 

indígena que viveu por muitos anos nas aldeias do Jaraguá.   

Desde 2021, aliada a outras formadoras da DIPED Capela do Socorro, onde 

 
2 Xôndaro é uma prática ritual dos povos Guarani, incluindo os Guarani Mbya, que articula dança e 

movimentos marciais no contexto dos rituais na Opy (casa de Reza), constituindo um elemento central da 

formação corporal, espiritual e da identidade cultural. 



31 

 

 

existem mais dois Tekoas e duas unidades de educação infantil, os CECIs, iniciamos 

grupos de estudos on-line para coordenadores dos três CECIs que existem em São Paulo. 

As especificidades de atendimento nessas unidades, que se situam dentro das aldeias, vão 

para além do pedagógico e acabam sendo fonte de subsistência para bebês, crianças e seus 

familiares.  As culturas Guarani Mbya, reveladas por educadores indígenas nesses grupos 

de estudos, foram demonstrando a urgência de publicizar as especificidades Guarani 

Mbya, com a intenção de conquistar respeito e valorização desses povos. 

Aproximadamente quatro Centros de Educação Infantil (CEIs) e três Escolas Municipais 

de Educação Infantil (EMEIs) situadas no entorno das aldeias Guarani Mbya, no Jaraguá, 

atendem, pela proximidade, crianças indígenas da aldeia.  

Na minha vivência como professora, gestora e formadora dessa DIPED, pude 

acompanhar a distância entre a Lei nº 11.645/2008, que altera a Lei de Diretrizes e Bases 

da Educação Nacional (LDB - Lei nº 9.394/1996) e estabelece a obrigatoriedade da 

inclusão da história e cultura afro-brasileira e indígena nos currículos da educação básica. 

A legislação busca promover o reconhecimento e a valorização da diversidade cultural 

brasileira, assegurando que o ambiente escolar se constitua como espaço de respeito, 

diálogo e interculturalidade. Constata-se, em diferentes contextos escolares, a 

permanência de ações pedagógicas voltadas à temática indígena que se apresentam de 

maneira estereotipada e excludente, restringindo-se, em grande parte, a datas 

comemorativas específicas, como o dia 19 de abril. Tais práticas, ao invés de promoverem 

a valorização da diversidade cultural e o diálogo intercultural, acabam por reforçar visões 

reducionistas, descontextualizadas e folclorizadas sobre os povos indígenas. Esse 

movimento contradiz os princípios estabelecidos pela Lei nº 11.645/2008, que orienta 

para a integração efetiva da história e cultura indígenas no currículo escolar de forma 

contínua, crítica e transversal. Ademais, ao negligenciarem os saberes e a cultura dos 

povos indígenas, essas práticas pedagógicas desconsideram as singularidades das crianças 

e de seus familiares, limitando a construção de experiências educativas pautadas no 

respeito à autonomia, na valorização da diversidade e no reconhecimento da 

contemporaneidade dos povos originários. 

Em 2020, na função de formadora da DIPED, acompanhei as unidades diretas e 

parceiras situadas no entorno das aldeias Guarani Mbya. Já em 2022, como formadora da 

DIPED Pirituba/Jaraguá, com o propósito de ampliar as perspectivas de acolhimento das 

gestoras frente às questões indígenas, promovemos diálogos formativos com mais de 200 

coordenadoras pedagógicas, organizados em pequenos grupos no recém-inaugurado 



32 

 

 

Museu das Culturas Indígenas (MCI). Nesses encontros, além da explanação dos 

principais pontos das Orientações Pedagógicas – Povos Indígenas/Currículo da Cidade 

– 2019, realizamos uma imersão nas exposições do Museu, o que possibilitou a 

construção de novos olhares para as culturas originárias. Os frutos desse processo 

colaboraram para “reflorestar” os caminhos pedagógicos das coordenadoras, 

representando um primeiro passo para a reflexão crítica e para as mudanças necessárias 

nas práticas educativas. 

Em síntese, minha trajetória evidencia que a efetiva implementação da Lei nº 

11.645/2008 não se restringe à sua dimensão normativa: requer um movimento 

permanente de reflexão, de construção coletiva e de ressignificação das práticas 

pedagógicas. Nesse processo, torna-se imprescindível reconhecer os povos indígenas 

como sujeitos históricos e contemporâneos cujos saberes, modos de viver e experiências 

educativas precisam ser incorporados de maneira crítica, contínua e transversal nos 

currículos e nas ações escolares. Assim, reafirma-se o papel da escola como espaço de 

diálogo intercultural, de enfrentamento aos estereótipos e às práticas excludentes, e de 

promoção de experiências formativas que assegurem às crianças — indígenas e não 

indígenas — o direito à diversidade, ao pertencimento e à dignidade. Ao revisitar minha 

própria caminhada, compreendo que a educação se fortalece justamente quando se abre 

para a escuta, para o respeito e para a valorização das culturas, transformando-se em 

território de resistência, reconhecimento e transformação social. 

Figura 5 – Preparação para dança dos Xôndaros    Figura 6 – Oficina de arco-flexa. 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fotos (Figuras: 5,6 e 7) acervo próprio da pesquisadora. EMEI Pérola Ellis Byignton. 2016. 

Participação dos Guarani Mbya na festa do mês de junho. Imersão dos Guarani Mbya, com as crianças e 

professoras da unidade.  

                           Figura 7 – Bebê indígena – Kiringuê. Na festa da unidade. 

 

 

 

 

 



33 

 

 

1. INTRODUÇÃO 
 

O que me interessa é o homem. O homem que canta, 

que dança, que sofre, que ri. O homem que vive. 

(Mário de Andrade, O turista aprendiz, ed. Livraria 

Martins Fontes, 2015, s.p.) 

 

 

A educação escolar indígena constitui campos de estudo que vêm ganhando 

crescente relevância no cenário acadêmico brasileiro, especialmente diante dos desafios 

históricos, que se repõem no contemporâneo, relacionados à valorização dos saberes 

tradicionais, à garantia de direitos educacionais e à construção de políticas públicas 

específicas. A partir da promulgação da Constituição Federal de 1988 e da Lei de 

Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDBEN, 1996), consolidou-se o 

reconhecimento da diversidade étnica e cultural dos povos indígenas, bem como a 

necessidade de uma educação diferenciada, bilíngue, intercultural e decolonial. 

Nesse contexto, a presente pesquisa tem como objeto de estudo a produção 

acadêmica sobre educação escolar indígena no Brasil, tomando como fonte as 

dissertações e teses defendidas entre os anos de 2015 e 2025. O objetivo geral é identificar 

essas produções, buscando compreender tendências temáticas, abordagens 

metodológicas, povos e territórios contemplados, bem como identificar contribuições e 

lacunas para a formulação de políticas e práticas educacionais voltadas às especificidades 

indígenas.  

A investigação adota uma abordagem qualitativa, com procedimentos de 

mapeamento e análise bibliométrica, seguidos da análise de conteúdo conforme proposta 

por Bardin (2011). As fontes de dados incluem o Catálogo de Teses e Dissertações da 

CAPES e a Biblioteca Digital Brasileira de Teses e Dissertações (BDTD/IBICT). A 

estratégia de busca combinou o descritor “educação escolar indígena” com filtros de 

período e tipo de produção acadêmica. 

A fundamentação teórica da pesquisa dialoga com autores que têm contribuído 

significativamente para o campo como Baniwa (2019), que defende a educação escolar 

indígena como um campo de conhecimento em construção, e Cohn (2014), que analisa a 

presença da cultura indígena nas escolas indígenas. Também se apoia nas reflexões de 

Munduruku (2014), que destaca os desafios e perspectivas da educação indígena, e Walsh 

(2019), cuja proposta de interculturalidade crítica e pensamento decolonial oferece 

subsídios para compreender as práticas pedagógicas indígenas como formas de resistência 

e reexistência. 



34 

 

 

Autores como Báez Landa e Herbetta (2017) tratam da educação indígena e da 

interculturalidade no âmbito do debate epistemológico e político, ressaltando a 

importância de projetos educativos que garantam aos povos originários o controle sobre 

suas culturas e o exercício de autonomias emancipatórias. A perspectiva decolonial, 

conforme Mignolo (2020) e Quijano (2007), propõe a desconstrução das epistemologias 

coloniais que ainda dominam os currículos escolares, valorizando saberes indígenas como 

fundamentos legítimos do processo educativo. 

Ao todo, foram selecionados 22 documentos que atenderam aos critérios de 

relevância temática, qualidade metodológica e abrangência temporal. Esse material foi 

organizado em um quadro, para posterior análise, com informações sobre ano, instituição, 

região, programa, área da CAPES, povo(s) indígena(s) relacionado(s), tema central, 

objetivos, métodos, marcos legais citados, nível de ensino e principais resultados. 

Após a etapa de busca e levantamento inicial foram definidos critérios de exclusão 

com o objetivo de assegurar a relevância e a consistência analítica dos documentos 

selecionados. Foram excluídas as produções que se situavam fora do recorte temporal 

estabelecido (2015–2025), bem como os trabalhos que não tratavam diretamente da 

temática da educação indígena ou da educação escolar indígena como objeto central de 

investigação. Também foram desconsiderados os documentos indisponíveis para acesso 

integral, limitados apenas ao resumo ou com links inoperantes, além das produções que 

não se enquadravam como dissertações de mestrado ou teses de doutorado, como TCCs, 

artigos, livros e outros formatos. Foram excluídos ainda os trabalhos que apresentavam 

fragilidades metodológicas evidentes: ausência de objetivos claros, fundamentação 

teórica insuficiente ou metodologia incompatível com o tema. Adicionalmente, não foram 

considerados os estudos que tratavam a temática de forma genérica, sem contextualizar 

povos indígenas específicos ou territórios relacionados, mesmo tratamento adotado para 

documentos que não dialogavam com perspectivas interculturais, bilíngues ou 

decoloniais, adotando abordagens assimilacionistas ou desconsiderando os saberes 

indígenas como fundamentos legítimos do processo educativo. 

As categorias de análise que orientam esta pesquisa foram estabelecidas a partir 

de uma leitura exploratória e interpretativa do conjunto de teses e dissertações que 

compõem o corpus do estudo. Durante o processo de sistematização dos materiais 

selecionados, identificaram-se temas recorrentes e núcleos de sentido que permitiram 

organizar os trabalhos em quatro grandes eixos: 1. Educação escolar indígena nas aldeias; 

2. Educação indígena nas escolas; 3. Formação de indígenas nas universidades; e 4. 



35 

 

 

Legislação relativa aos direitos educacionais dos povos indígenas. 

É importante destacar que essas categorias não foram previamente definidas. Ao 

contrário, emergiram das abordagens, dos objetivos, dos contextos investigados e das 

contribuições teóricas presentes nas produções analisadas, o que possibilitou construir 

uma leitura crítica, contextualizada e historicamente situada da produção científica 

recente sobre educação indígena e educação escolar indígena no Brasil. 

Espera-se que esta pesquisa contribua para a construção de um panorama 

atualizado da produção acadêmica sobre educação indígena no Brasil na última década, 

fortalecendo o reconhecimento das práticas e saberes dos povos indígenas, subsidiando 

políticas públicas específicas e promovendo uma educação escolar indígena que respeite 

a diversidade cultural e epistêmica dos povos originários. 

Esta dissertação está organizada em cinco seções articuladas: 

A primeira, esta introdução. 

A segunda se divide em quatro temas interdependentes. O primeiro examina os 

marcos conceituais que fundamentam a compreensão da educação indígena como prática 

comunitária, cotidiana e intrinsecamente vinculada aos modos de vida dos povos 

originários, ressaltando a historicidade dessas práticas e os aportes teóricos que orientam 

sua análise. O segundo dedica-se à trajetória da educação escolar indígena no Brasil, 

discutindo seus processos de constituição, as tensões históricas que a atravessam, os 

avanços normativos e as disputas políticas que configuram a construção de uma proposta 

educativa intercultural, bilíngue e diferenciada, ressaltando o protagonismo crescente dos 

povos indígenas na elaboração de seus próprios projetos formativos. 

No terceiro, realiza-se uma análise do ensino de História e Cultura Indígena nas escolas 

regulares de São Paulo, com ênfase nos marcos legais e nas políticas públicas que 

orientam a implementação da Lei nº 11.645/2008, identificando desafios, potencialidades 

e perspectivas para a consolidação de práticas pedagógicas comprometidas com a 

valorização da diversidade cultural e da pluralidade epistemológica. Por fim, o quarto: 

Experiências locais interculturais: os CECIs em São Paulo, apresenta o estudo das 

iniciativas desenvolvidas nos Centros de Educação e Cultura Indígena (CECIs), 

evidenciando como esses espaços se tornaram referências na construção de práticas 

interculturais, no fortalecimento da identidade Guarani Mbya e na implementação de 

políticas educacionais sensíveis às demandas dos povos indígenas. 

Na terceira seção, apresentamos as análises realizadas acerca desses trabalhos.  

A quarta seção apresenta uma proposta de intervenção elaborada a partir dos 



36 

 

 

achados da pesquisa, visando ao fortalecimento de práticas pedagógicas comprometidas 

com a valorização da diversidade cultural e da pluralidade epistemológica. 

A quinta seção reúne as considerações finais, nas quais se sintetizam as principais 

contribuições do estudo, seus limites e as possibilidades de continuidade em investigações 

futuras. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



37 

 

 

2. EDUCAÇÃO INDÍGENA, EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA E O 

ENSINO DA HISTÓRIA E CULTURA INDÍGENA NAS ESCOLAS 

REGULARES 
 

Neste estudo, faz-se necessário apresentar as principais diferenças entre educação 

indígena, educação escolar indígena e ensino da história e cultura indígena nas escolas 

regulares.  

A educação indígena refere-se aos processos próprios de ensino e aprendizagem 

desenvolvidos pelas comunidades indígenas ao longo de sua história. Trata-se de uma 

prática não escolarizada, originada nos territórios das aldeias e enraizada nas tradições, 

cosmologias, línguas, rituais e modos de vida dos povos originários. É uma educação, 

portanto, comunitária, oral, experiencial e intergeracional, sendo transmitida por meio da 

convivência cotidiana, das práticas culturais e dos saberes ancestrais, e em respeito aos 

saberes dos mestres de cada aldeia.  

Do ponto de vista antropológico e educacional, autores como Bartoloméu Meliá 

(1999) e José Ribamar Bessa Freire (2006) destacam que a educação indígena é 

inseparável da vida comunitária e da territorialidade, sendo um instrumento de 

reprodução cultural e de afirmação identitária. Ela não se organiza em disciplinas 

fragmentadas, mas em saberes integrados à vida como o conhecimento sobre a natureza, 

os ciclos da vida, a espiritualidade e as relações sociais.  Sua base é o território, entendido 

não apenas como espaço físico, mas como um lugar de pertencimento e memória coletiva, 

onde se constituem as relações de cuidado, de espiritualidade e de reciprocidade entre 

humanos e não humanos. 

Melià (1999), em sua obra Educação indígena e alfabetização, argumenta que a 

educação indígena é uma “pedagogia da vida” sustentada pela coletividade e pela 

experiência. Para o autor, o aprendizado ocorre no contexto das atividades cotidianas, dos 

rituais, da caça, da agricultura e das festas, em que cada gesto e narrativa têm função 

educativa. Como afirma Melià (1999, p. 45), “A educação indígena não se separa da vida, 

porque nela o saber é vivido e transmitido pela palavra e pelo exemplo.” Ele ressalta que 

o processo educativo acontece em comunhão com a natureza e com o coletivo, sendo que 

“aprender é participar da vida do grupo, e não apenas adquirir informações.” (Op.cit., p. 

52) Dessa forma, o conhecimento ganha sentido nas experiências concretas e se renova a 

cada geração. 

Já Freire (2006), em Educação e povos indígenas no Brasil: conquistas e desafios, 

ressalta que a educação indígena é também um instrumento de resistência cultural e 



38 

 

 

política, pois mantém viva a língua, a história e a visão de mundo dos povos originários 

diante das tentativas de assimilação impostas pela sociedade envolvente. Segundo o autor, 

“a escola indígena é, antes de tudo, um espaço político de afirmação das identidades e de 

fortalecimento das línguas e culturas ameaçadas.” (Bessa Freire, 2006, p. 18) Ele destaca 

que essa forma de educação se fundamenta na oralidade e na coletividade, sendo que “o 

conhecimento não é propriedade de um só, mas construção coletiva, transmitida pela 

palavra, pela memória e pela convivência.” (Op. cit., p. 27) Além de preservar as 

tradições, a educação indígena tem papel fundamental na reconstrução dos saberes e das 

formas próprias de ensinar e aprender. Nesse sentido, o autor observa que “as escolas 

indígenas, quando controladas pelas próprias comunidades, tornam-se espaços de 

tradução intercultural, onde o conhecimento tradicional dialoga com o conhecimento 

ocidental, sem subordinação.” (Op. cit., p. 39) 

A interculturalidade, para Bessa Freire, deve ser entendida não como simples 

coexistência de culturas, mas como “um processo de troca e negociação entre diferentes 

sistemas de saber, com base no respeito e na autonomia dos povos indígenas.” (Op. cit., 

p. 42) O autor defende que educar, no contexto indígena, é um ato político e cultural que 

reafirma modos próprios de existir, conhecer e narrar o mundo, e sintetiza: “Educar é 

resistir e, ao mesmo tempo, recriar o mundo a partir dos próprios referenciais culturais.” 

(Id.ib., p. 33) Desse modo, o saber é concebido como um bem comum, em constante 

movimento e atualização, capaz de garantir a continuidade e a autonomia cultural das 

comunidades indígenas.  

Essas perspectivas teóricas permitem compreender a educação indígena como um 

processo integral, que articula dimensões cognitivas, afetivas, espirituais e sociais, e que 

se opõe à fragmentação do conhecimento característica da escola ocidental. Assim, 

quando se analisa empiricamente as dissertações e teses sobre o tema, torna-se possível 

observar como os pesquisadores têm dialogado com essas dimensões, reconhecendo nas 

práticas educativas indígenas não apenas um modo de ensinar e aprender, mas uma 

expressão viva de resistência e afirmação identitária. 

Mesmo que este trabalho trate, em determinados trechos, da educação indígena — 

compreendida como aquela que ocorre nas aldeias, organizada pelas próprias 

comunidades e fundamentada em seus modos de vida, valores, rituais e formas 

tradicionais de transmissão de saberes —, é importante destacar que o foco da pesquisa 

recai sobre a educação escolar indígena, isto é, sobre o processo escolarizado que envolve 

os indígenas no âmbito das políticas públicas de ensino. O tratamento dado ao termo 



39 

 

 

educação indígena teve como objetivo estabelecer a diferenciação necessária entre os 

processos formativos próprios dos povos indígenas e a estrutura escolar implementada 

pelo Estado, permitindo compreender como ambos se articulam e dialogam entre si, como 

se tensionam e se distinguem no contexto contemporâneo. 

Por sua vez, educação escolar indígena refere-se à modalidade específica de 

ensino que se realiza dentro do sistema educacional brasileiro, criada a partir do 

reconhecimento da diversidade étnica e cultural dos povos indígenas e do direito à 

diferença. Diferentemente da educação indígena tradicional, que ocorre no contexto 

comunitário e não depende de instituições formais, a educação escolar indígena insere-se 

na estrutura da escola, ainda que deva se orientar por princípios próprios e respeitar a 

organização sociocultural de cada povo. 

O reconhecimento jurídico e político da educação escolar indígena está garantido 

na Constituição Federal de 1988, o que inaugura um novo paradigma nas relações entre 

o Estado e os povos originários. O §2º do artigo 210 estabelece que “O ensino 

fundamental regular será ministrado em língua portuguesa, assegurada às comunidades 

indígenas também a utilização de suas línguas maternas e processos próprios de 

aprendizagem.” Esse dispositivo rompe com a lógica assimilacionista que prevaleceu até 

então e garante o direito à educação bilíngue e intercultural, na medida em que reconhece 

como legítimos os saberes e práticas educativas tradicionais. 

A Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (Lei nº 9.394/1996) reforça 

esse compromisso ao dedicar dois artigos à educação indígena. No artigo 78, determina 

que “O ensino fundamental regular será ministrado em língua portuguesa, assegurada às 

comunidades indígenas também a utilização de suas línguas maternas e processos 

próprios de aprendizagem.” (Brasil, 1996, art. 78) Já no artigo 79, define que cabe à União 

desenvolver programas específicos que contemplem “a formação de pessoal 

especializado, o desenvolvimento de currículos e programas específicos, e a elaboração e 

publicação de material didático diferenciado.” (Op. cit., art. 79, incisos I a III) 

No âmbito das políticas curriculares, o Referencial Curricular Nacional para as 

Escolas Indígenas (RCNEI, 1998) reafirma a educação indígena como um direito coletivo 

e um espaço de afirmação identitária ao afirmar que “a escola indígena deve estar voltada 

para o fortalecimento das línguas, das tradições e das práticas socioculturais próprias de 

cada povo, contribuindo para a afirmação de sua identidade étnica e de sua autonomia.” 

(Brasil, 1998, p. 24) 

De modo convergente, as Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação 



40 

 

 

Escolar Indígena (Resolução CNE/CEB nº 5/2012) dispõem que “a educação escolar 

indígena é direito dos povos indígenas e dever do Estado, devendo ser bilíngue, 

intercultural, específica e diferenciada, garantindo a revitalização das práticas culturais e 

das línguas maternas.” (Brasil, 2012, art. 3º) 

Esses marcos legais e normativos configuram uma base sólida para a consolidação 

de uma educação indígena que articula autonomia, diversidade cultural e protagonismo 

comunitário, reafirmando o princípio constitucional do respeito às diferenças e à 

pluralidade étnica. São dispositivos que consolidam o direito a uma educação específica 

e diferenciada, e respeitam os modos próprios de organização social, política e cultural 

de cada povo. 

Autores como José Ribamar Bessa Freire (2011), Maria do Socorro Pimentel da 

Silva (2002) e Gersem José dos Santos Luciano (2006) apontam que a educação escolar 

indígena surge de uma reivindicação dos próprios povos autóctones, não apenas para 

garantir acesso à alfabetização e aos saberes científicos, mas também para assegurar a 

continuidade de seus conhecimentos e línguas. Nesse sentido, trata-se de uma educação 

que deve dialogar com o projeto educativo das comunidades, fortalecendo suas 

identidades e seus modos de vida. 

Segundo Bessa Freire (2011), a escola indígena deve constituir-se como espaço 

de mediação intercultural no qual diferentes epistemologias se encontram e se 

confrontam. O autor adverte que o desafio está em evitar a reprodução de modelos 

coloniais de ensino, os quais historicamente silenciaram e deslegitimaram os saberes 

tradicionais, defendendo que a escola “deve ser instrumento de autonomia, e não de 

domesticação.” (Op.cit., p. 64) 

Essa perspectiva dialoga diretamente com o que preveem as Diretrizes 

Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Indígena (Resolução CNE/CEB nº 

5/2012), que definem como princípios dessa modalidade de ensino a interculturalidade, a 

especificidade, o bilinguismo e a autonomia. O artigo 3º explicita que: “A Educação 

Escolar Indígena é direito dos povos indígenas e dever do Estado, devendo ser bilíngue, 

intercultural, específica e diferenciada, de modo a valorizar as práticas socioculturais e as 

línguas maternas de cada povo.” (Brasil, 2012, art. 3º) No mesmo sentido, o artigo 7º 

destaca que: “A organização e o funcionamento das escolas indígenas devem estar sob a 

gestão das próprias comunidades, respeitando suas formas de organização social e 

política.” (Op. cit., art. 7º) 

Esses dispositivos expressam o entendimento de que a escola indígena não deve 



41 

 

 

ser mera extensão do sistema escolar dominante, mas um instrumento de fortalecimento 

da autonomia comunitária e de afirmação cultural, como defendido por Bessa Freire. 

Gersem Luciano (2006), em Educação para manejo da vida, reforça essa visão ao 

propor que a escola seja um espaço de diálogo e complementaridade em que o 

conhecimento ocidental possa ser apropriado sem substituir a sabedoria ancestral. O autor 

afirma: “A escola deve servir para fortalecer a capacidade dos povos indígenas de 

continuar manejando suas vidas e seus territórios, garantindo o bem viver coletivo e a 

continuidade cultural.” (Luciano, 2006, p. 89) Tal concepção encontra ressonância no 

Referencial Curricular Nacional para as Escolas Indígenas (RCNEI, 1998), que já 

orientava que “a escola indígena deve valorizar as formas próprias de transmissão de 

conhecimento, assegurando o diálogo entre os saberes tradicionais e o conhecimento 

científico, sem imposição de valores externos.” (Brasil, 1998, p. 29) 

Dessa forma, tanto os autores quanto os documentos oficiais apontam para uma 

educação indígena comprometida com o bem viver coletivo, a sustentabilidade e a 

autonomia cultural — uma educação que reconhece a pluralidade epistemológica e se 

constrói como território de resistência e de tradução intercultural. A educação escolar 

indígena, portanto, não se reduz à simples presença de escolas em terras indígenas: 

implica um projeto político-pedagógico próprio, elaborado e conduzido pelos povos 

indígenas. Sua proposta vai além da adaptação curricular, pois visa a (re)construção de 

um modelo educativo que reconheça os sistemas de conhecimento tradicionais como 

igualmente válidos e legítimos. 

Do ponto de vista teórico, essa discussão articula-se com a crítica ao 

eurocentrismo na educação, uma vez que questiona a hierarquia de saberes e a imposição 

de paradigmas ocidentais como universais. A escola indígena, quando comprometida com 

a interculturalidade crítica (Walsh, 2009), torna-se um espaço de resistência 

epistemológica e de produção de novas formas de pensar e aprender. 

Desse modo, o estudo das teses e dissertações que tratam de educação escolar 

indígena permite compreender como pesquisadores e comunidades têm tensionado as 

fronteiras entre o conhecimento acadêmico e o saber tradicional, revelando os caminhos 

possíveis para uma educação decolonial e emancipatória. Essas produções evidenciam 

que a presença da escola nos territórios indígenas não é um simples processo de inserção 

institucional, mas um campo de negociação epistemológica no qual os povos originários 

reconfiguram os instrumentos da escola ocidental para afirmar seus próprios projetos de 

futuro. Ao analisá-las, torna-se visível o movimento de ressignificação da escola, que 



42 

 

 

deixa de ser vista apenas como imposição colonial para se tornar também um espaço de 

criação e resistência onde se articulam o conhecimento científico e o saber ancestral, a 

língua portuguesa e as línguas indígenas, o currículo oficial e os saberes da floresta. 

As pesquisas apontam, ainda, para a emergência de práticas pedagógicas 

interculturais que questionam a lógica homogênea e eurocentrada da educação, propondo 

alternativas que reconhecem a pluralidade de modos de conhecer e de ser no mundo 

(Walsh, 2009). Tais experiências revelam que o enfrentamento das desigualdades 

educacionais passa pela valorização das epistemologias indígenas e pela construção de 

currículos que expressem as cosmologias, as narrativas e as memórias coletivas dos 

povos. Nessa direção, a análise das produções acadêmicas sobre o tema não apenas 

documenta práticas diferenciadas, mas também contribui para ampliar o repertório 

teórico-metodológico da própria universidade, abrindo espaço para uma ciência 

comprometida com a interculturalidade crítica e com a justiça cognitiva. (Santos, 2010) 

A promulgação da Lei nº 11.645/2008 representou um marco na construção de 

uma educação mais inclusiva e plural no Brasil ao tornar obrigatória a abordagem da 

história e da cultura dos povos indígenas e afro-brasileiros nos currículos do ensino 

fundamental e médio. Essa legislação responde às demandas históricas dos movimentos 

sociais por reconhecimento e valorização das contribuições dos povos originários na 

formação da sociedade brasileira. O ensino da história e cultura indígenas, ao ser 

implementado de forma transversal nas disciplinas escolares, visa combater o 

preconceito, desconstruir estereótipos e promover o respeito à diversidade étnico-cultural. 

Autores como Gersem Baniwa (2019) e Aguilera Urquiza (2014) destacam que 

essa proposta educativa deve ir além da inclusão de conteúdos, exigindo uma mudança 

epistemológica que valorize os saberes indígenas e promova o diálogo intercultural. A 

transversalidade do ensino, conforme apontam Grando et al (2022), requer formação 

docente específica e materiais didáticos contextualizados, preferencialmente produzidos 

com a participação de intelectuais indígenas. No entanto, como evidenciam Vale et al 

(2023), a efetivação da lei ainda enfrenta desafios como a resistência institucional, a 

escassez de recursos pedagógicos adequados e a falta de preparo dos educadores. 

De todo modo, o ensino da história e cultura indígena se configura como estratégia 

pedagógica e política de enfrentamento ao racismo estrutural e de valorização das 

identidades indígenas, contribuindo para a construção de uma educação democrática, 

crítica e comprometida com os direitos humanos e a justiça social. O ensino da história e 

cultura indígenas é uma ferramenta poderosa para a construção de uma sociedade mais 



43 

 

 

justa, plural e democrática. Ao reconhecer os povos indígenas como protagonistas da 

história brasileira, a escola cumpre seu papel social de formar sujeitos capazes de 

compreender e transformar a realidade. No entanto, para que essa proposta se efetive, é 

necessário investir na formação de professores, na produção de materiais didáticos de 

qualidade, e na valorização das vozes indígenas dentro e fora do ambiente escolar. 

A implementação da Lei nº 11.645/2008 não deve ser vista como uma obrigação 

burocrática, mas como uma oportunidade de reconstruir narrativas históricas, fortalecer a 

cidadania e promover o respeito à diferença como valor fundamental da educação. 

 

2.1 Educação Indígena: Bases Histórias e Referenciais Teóricos  

Estudos históricos e demográficos indicam que, no período da chegada dos 

europeus às Américas, entre os séculos XV e XVI, a população indígena variava entre 8 

milhões e mais de 100 milhões de pessoas (Cunha, 1992, p. 14). No território que 

atualmente corresponde ao Brasil, as estimativas situam-se entre 800 mil e 5 milhões de 

indivíduos (Kennedy; Perz, 2000), sendo as doenças, as guerras, as perseguições e as 

rupturas econômicas e sociais os principais fatores de declínio populacional. Entre esses 

elementos, as epidemias de doenças infecciosas desempenharam papel determinante no 

colapso demográfico indígena. (Santos, 2007; Ribeiro, 1977)  

Durante grande parte do século XX prevaleceram prognósticos pessimistas sobre 

o futuro dos povos indígenas, com previsões de extinção física e cultural (Davis, 1978; 

Ribeiro, 1977). Entretanto, a partir da década de 1980, observou-se uma inflexão nesse 

cenário, com crescimento populacional significativo registrado nas décadas subsequentes 

(Gomes, 1988; Ricardo, 1996; Azevedo, 2000), superando inclusive a média nacional 

(IBGE, 2005). Esses dados confirmam a resiliência histórica e a capacidade de 

reorganização social, política e cultural das populações indígenas no país. (Santos, 2007) 

Apesar de muitas comunidades apresentarem pequeno contingente populacional 

— configurando-se como microssociedades —, o Brasil mantém ampla diversidade 

cultural e linguística, com cerca de 180 línguas indígenas em uso (Azevedo, 2000; 

Rodrigues, 1986). Essa diversidade se manifesta nas formas de organização social, nas 

práticas produtivas, nas cosmologias e nos sistemas educativos próprios, reforçando a 

necessidade de políticas públicas e práticas educativas diferenciadas, interculturais e 

bilíngues, em consonância com os princípios constitucionais de reconhecimento e 

valorização da diferença.  

Historicamente, a legislação brasileira previa a integração gradual dos povos 



44 

 

 

indígenas à sociedade nacional, em uma perspectiva assimilacionista. Contudo, o 

fortalecimento do movimento indígena nas décadas de 1970 e 1980, articulado a 

organizações da sociedade civil e a intelectuais comprometidos com a causa indígena, foi 

decisivo para a conquista de direitos e para o reconhecimento da autonomia desses povos 

(Cimi, 1987; Marçal, 1980). A Constituição Federal de 1988 consolidou esse marco 

jurídico e político, reconhecendo a pluralidade étnica e cultural da nação e assegurando 

aos povos indígenas o direito a suas terras, línguas, tradições e formas próprias de 

organização social. (Santos, 1995) 

No campo educacional, dados recentes do Instituto Nacional de Estudos e 

Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira (INEP) e do Ministério da Educação (MEC) 

evidenciam avanços e desafios. Entre as 178.300 escolas de educação básica existentes 

no país, apenas cerca de 2% ofertam educação indígena ou estão localizadas em terras 

indígenas, totalizando 3.597 escolas (INEP/MEC, 2023). Dessas, mais de 60 % enfrentam 

precariedades estruturais como ausência de energia elétrica, água potável e acesso à 

internet, o que impacta diretamente a qualidade do ensino e a permanência dos estudantes 

indígenas. Ainda assim, observa-se um crescimento expressivo da participação indígena 

no ensino superior e nos exames nacionais: o número de inscritos autodeclarados 

indígenas no Exame Nacional do Ensino Médio (ENEM) aumentou 89% entre 2022 e 

2025. (MEC, 2025) 

Esses dados demonstram que, embora haja progressos no acesso e na ampliação 

da oferta educacional, persistem desigualdades históricas na implementação de uma 

educação escolar verdadeiramente intercultural, bilíngue e decolonial, capaz de dialogar 

com os saberes tradicionais e promover a autonomia dos povos indígenas. 

 

2.2 Educação Escolar Indígena: Caminhos entre Assimilação, 

Reconhecimento e Protagonismo 

A trajetória da educação escolar indígena no Brasil é marcada por profundas 

contradições e transformações. Desde os primeiros contatos com os europeus no século 

XVI, a escola foi usada como instrumento de dominação, convertendo-se num dos 

espaços mais sensíveis das disputas entre os projetos coloniais e o direito dos povos 

indígenas à diferença. Ao longo do tempo, a educação voltada “para os indígenas” cedeu 

espaço, ainda que de forma desigual, à educação “dos indígenas”, construída a partir de 

suas próprias vozes, línguas e cosmologias. 

No período colonial, a atuação dos missionários jesuítas teve papel central na 



45 

 

 

implantação da escola como instrumento de catequese e de civilização. O objetivo era 

converter e disciplinar os indígenas, apagando seus modos de ser, de falar e de aprender. 

O Diretório dos Índios, de 1757, aprofundou essa política ao proibir o uso das línguas 

nativas e impor o português como língua oficial. Durante o Império e a Primeira 

República, a educação indígena manteve-se associada à catequese e ao trabalho, 

reforçando o projeto assimilacionista do Estado brasileiro. 

Esse modelo de escola eurocêntrica e integradora persistiu até o século XX. 

Mesmo com a criação do Serviço de Proteção aos Índios (SPI), em 1910, e, 

posteriormente, da Funai, em 1967, o Estado continuou tratando os povos indígenas como 

grupos “em processo de integração”. As escolas instaladas em postos indígenas buscavam 

formar cidadãos produtivos, vinculando a educação ao trabalho e ao nacionalismo. 

A partir da década de 1970, entretanto, o fortalecimento do movimento indígena 

e as articulações com antropólogos, missionários e educadores trouxeram novas 

perspectivas. Os povos indígenas passaram a reivindicar o direito de construir suas 

próprias escolas, com currículos específicos, bilíngues e interculturais.  

A Constituição Federal de 1988 representou um marco nesse processo ao 

reconhecer os direitos originários dos povos indígenas, a suas línguas e modos próprios 

de aprendizagem. Trata-se de uma educação diferenciada, bilíngue e intercultural 

construída a partir das demandas das próprias comunidades e regulamentada por marcos 

como a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (Lei nº 9.394/1996), o Referencial 

Curricular Nacional para as Escolas Indígenas (1998) e as Diretrizes Curriculares 

Nacionais para a Educação Escolar Indígena, documentos oficialmente estabelecidos pela 

Resolução CNE/CEB nº 5, de 22 de junho de 2012, a representar um marco fundamental 

na consolidação da educação indígena como direito específico, diferenciado, bilíngue, 

intercultural e comunitário no Brasil.  

Nos anos 1990 e 2000, esse conjunto de dispositivos legais consolidou avanços 

na direção de assegurar às comunidades o direito de decidir sobre seus projetos 

pedagógicos e sobre a organização do tempo e espaço escolar de acordo com suas 

tradições. Assim, os desafios permanecem expressivos. No estudo intitulado Os avanços 

e desafios da educação escolar indígena no Brasil, Pinto e Pinto (2024) mostram que, 

apesar dos marcos legais, ainda há um grande abismo entre o que está previsto nas leis e 

a realidade das escolas nas aldeias. Muitas comunidades continuam sem infraestrutura 

adequada, professores formados ou material didático produzido em língua indígena. As 

autoras ressaltam que a BNCC trata o tema da educação indígena de forma genérica, 



46 

 

 

dificultando a criação de currículos sensíveis às especificidades culturais de cada povo. 

Essa crítica é reforçada no artigo A BNCC e a educação escolar indígena (Pereira, 

2024), que analisa o caso do município de Itamaraju, na Bahia. O estudo evidencia a 

dificuldade de adequar os currículos municipais às diretrizes da BNCC e, ao mesmo 

tempo, preservar a autonomia e a língua materna das comunidades, como no caso dos 

Pataxós e do ensino da língua patxohã. Embora haja avanços locais, como a inclusão 

dessa língua no currículo, o modelo nacional ainda reproduz uma lógica centralizadora 

que pouco dialoga com as práticas educativas indígenas. 

Enquanto a BNCC tende a homogeneizar, os documentos oficiais do Ministério 

da Educação (MEC, 2024) e o Plano Nacional de Educação Escolar Indígena (2019) 

apresentam uma visão mais pragmática e institucional da política educacional indígena. 

Ambos destacam ações como a ampliação do financiamento via FUNDEB, a criação da 

Diretoria de Educação Escolar Indígena, o Programa Saberes Indígenas na Escola, o 

PROLIND e o PARFOR Equidade, voltados à formação de professores indígenas. O 

Plano Nacional organiza suas metas em sete eixos: gestão, territórios etnoeducacionais, 

infraestrutura, práticas pedagógicas, formação docente, ensino superior e avaliação. E 

reafirma o compromisso do Estado com a oferta de uma educação diferenciada e de 

qualidade. 

Essas iniciativas representam avanços significativos de inclusão cultural e 

epistemológica, mas também evidenciam a tensão entre a formalização da política e a 

efetivação da interculturalidade no cotidiano das escolas. O Estado brasileiro, 

historicamente estruturado sobre bases coloniais, ainda tende a exercer um controle sobre 

o que significa “educar” e “ensinar”, mesmo quando se propõe a reconhecer a diversidade. 

O resultado é que, em muitos contextos, a escola indígena se vê dividida entre atender às 

exigências burocráticas do sistema e manter viva a pedagogia própria de cada povo. 

Ao revisitar as diferentes fases da educação indígena nos últimos dez anos, 

reconhecemos que não se trata de um processo linear que caminha de um passado de 

opressão a um presente de emancipação. Ao contrário, as contradições persistem e se 

atualizam: a mesma escola que outrora foi instrumento de catequese hoje pode ser espaço 

de luta e afirmação cultural. Essa ambiguidade, longe de ser um sinal de fraqueza, revela 

a vitalidade e a complexidade da experiência indígena no campo educacional. 

Hoje, a presença crescente de professores e pesquisadores indígenas — como 

Gersem Luciano, do povo Baniwa — contribui para transformar a escola em um território 

de diálogo entre saberes. As escolas indígenas passam a ser vistas não apenas como 



47 

 

 

espaços de ensino formal, mas também como lugares de reconstrução da memória, de 

fortalecimento da língua e de reafirmação da identidade. São territórios de resistência 

cultural e de criação de novas epistemologias que questionam a hierarquia entre o saber 

científico e o saber ancestral. 

Do ponto de vista teórico, Gersem José dos Santos Luciano (Gersem Baniwa) 

(2006) destaca que a educação escolar indígena deve ser compreendida como um espaço 

de articulação entre dois sistemas de conhecimento — o indígena e o não-indígena —, 

em um diálogo que promova reciprocidade e respeito epistêmico. Essa perspectiva se 

opõe à lógica assimilacionista que historicamente orientou as políticas educacionais 

voltadas aos povos indígenas, especialmente no período do Serviço de Proteção aos 

Índios (SPI) e, posteriormente, da FUNAI, quando o objetivo era “integrar o índio à 

comunhão nacional”, apagando suas línguas e culturas. 

Autores como Candau (2011) e Walsh (2009) ampliam essa discussão ao apontar 

a educação intercultural como um caminho para a decolonização do saber e do ser, 

defendendo práticas educativas que reconheçam as diferenças culturais como potência 

formativa e não como déficit. Nessa direção, a educação escolar indígena deve fortalecer 

as identidades étnicas e os projetos de autonomia dos povos, contribuindo para a 

superação do eurocentrismo que ainda estrutura grande parte dos currículos escolares. 

No contexto brasileiro, a implementação da educação escolar indígena tem 

avançado, mas enfrenta desafios estruturais e políticos como a formação de professores 

indígenas, a produção de materiais didáticos bilíngues e o reconhecimento das 

especificidades territoriais. De acordo com dados recentes do INEP (BRASIL, 2023), o 

Brasil possui 3.345 escolas indígenas, distribuídas em 266 municípios, atendendo 

aproximadamente 180 mil estudantes e contando com cerca de 14 mil docentes, dos quais 

mais de 80% são indígenas. Esses números refletem a consolidação de uma política 

pública em expansão, ainda que marcada por desigualdades regionais. Assim, enquanto a 

educação escolar indígena garante a autonomia das comunidades na definição de seus 

processos formativos, o ensino obrigatório da história e cultura indígenas nas demais 

escolas busca ampliar os olhares da sociedade para a pluralidade étnico-cultural do país. 

A partir da década de 1990, houve descentralização e maior participação de 

estados e municípios nas políticas voltadas aos povos indígenas, especialmente nos 

setores de saúde e educação, reforçando a necessidade de ações articuladas entre 

diferentes esferas de governo para garantir a efetivação dos direitos constitucionais e a 

valorização da diversidade cultural indígena. 



48 

 

 

 

2.3 Ensino da História e Cultura Indígenas nas Escolas Regulares de São 

Paulo 

Em meio à diversidade pulsante da cidade de São Paulo, onde diferentes culturas 

se entrelaçam nas ruas, nas escolas e nas memórias urbanas, a presença indígena resiste e 

se reinventa. A Secretaria Municipal de Educação, sensível à importância de reconhecer 

essa ancestralidade viva, tem promovido ações significativas para implementar o 

currículo de História e Cultura Indígena, conforme determina a Lei nº 11.645/2008. 

De modo a exemplificar como o ensino da história e da cultura indígenas vem 

sendo materializado nas escolas brasileiras, à luz das determinações legais e das 

discussões contemporâneas sobre o tema, considera-se o caso das escolas regulares de 

ensino fundamental pertencentes à rede municipal de ensino de São Paulo. Nessa rede, as 

políticas públicas educacionais têm buscado incorporar os princípios da 

interculturalidade, do respeito à diversidade étnico-cultural e da valorização dos saberes 

tradicionais, alinhando-se aos fundamentos previstos nas Diretrizes Curriculares 

Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais (Resolução CNE/CP nº 1/2004) 

e na própria Lei nº 11.645/2008, que determina o ensino da História e Cultura Afro-

Brasileira e Indígena em todos os níveis da educação básica. 

No contexto paulistano, documentos como o Currículo da Cidade ampliam essas 

diretrizes ao reconhecer que a cidade é também território indígena, e que a educação deve 

“garantir o direito das crianças, jovens e adultos a conhecer, valorizar e respeitar a 

pluralidade de identidades e modos de vida que compõem o tecido social da cidade.” 

(SÃO PAULO, 2019, p. 12) O currículo propõe que o ensino sobre os povos indígenas 

vá além das datas comemorativas, abordando as múltiplas existências e contribuições 

desses povos, em especial os Guarani Mbya, presentes na região metropolitana. 

Essa orientação encontra eco nas reflexões de Bessa Freire (2011), para quem a 

escola indígena — e, por extensão, toda escola que se propõe intercultural — deve ser 

“um espaço de tradução e negociação entre diferentes epistemologias, no qual o 

conhecimento tradicional e o científico possam dialogar em pé de igualdade.” (FREIRE, 

2011, p. 67) Nesse sentido, a implementação da Lei nº 11.645/2008, quando efetivamente 

articulada a práticas pedagógicas críticas, representa uma possibilidade concreta de 

superar a lógica colonial e monocultural que historicamente estruturou o currículo 

escolar. 

Do mesmo modo, Gersem Luciano (2006) propõe uma “educação para o manejo 



49 

 

 

da vida”, centrada no bem viver coletivo, na sustentabilidade e na continuidade cultural, 

destacando que “a escola deve contribuir para o fortalecimento da capacidade dos povos 

indígenas de conduzir seus próprios processos de vida, com autonomia e responsabilidade 

sobre seus territórios e saberes.” (LUCIANO, 2006, p. 92) Tal perspectiva dialoga 

diretamente com as ações da SME-SP que reconhecem os Centros de Educação e Cultura 

Indígena (CECIs) e os Centros de Educação Infantil Indígena (CEIIs) como espaços 

legítimos de produção de conhecimento e de valorização das práticas educativas guarani. 

Desse modo, o caso paulistano exemplifica um movimento de reconstrução 

curricular e formativa que busca articular o marco legal com uma pedagogia da escuta, 

do diálogo e da convivência entre saberes. Mais do que cumprir uma determinação legal, 

trata-se de promover uma educação intercultural e antirracista que reconheça a presença 

indígena como parte constitutiva da cidade e do país — uma presença que ensina, resiste 

e se renova. 

O ensino da história e cultura indígenas nas escolas regulares ultrapassa o 

cumprimento de uma exigência legal: trata-se de um movimento de descolonização do 

currículo e de valorização das epistemologias indígenas, compreendidas como formas 

legítimas e plurais de produzir conhecimento. Segundo Gersem Baniwa (2019), a 

presença dos povos indígenas na escola brasileira é uma oportunidade para que estudantes 

e educadores aprendam a reconhecer outras racionalidades, linguagens e modos de viver 

que desafiam a lógica eurocêntrica predominante nas práticas educativas. 

De modo semelhante, Daniel Munduruku (2009) ressalta que a educação deve 

possibilitar o diálogo entre saberes indígenas e saberes escolares, rompendo com a visão 

assimilacionista que historicamente marcou as políticas públicas voltadas para os povos 

originários. Para o autor, a escola tem o papel de promover o encontro entre culturas, 

respeitando as especificidades e fortalecendo as identidades étnicas, sem reduzir as 

culturas indígenas a datas comemorativas ou manifestações folclóricas. 

Conforme determina a Lei nº 11.645, de 10 de março de 2008, em alteração à Lei 

n. 9.394, de 20 de dezembro de 1996, para incluir no currículo oficial a obrigatoriedade 

da temática “História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena”, conforme consignado no 

Diário Oficial da União em sua Seção 1, em 11 de março de 2008. 

De modo a exemplificar como o ensino de história e cultura indígenas vem sendo 

materializado nas escolas brasileiras, à luz das determinações legais e das discussões 

contemporâneas sobre o tema, considera-se o caso das escolas regulares de ensino 

fundamental pertencentes à rede municipal de São Paulo. Nessa rede, as políticas públicas 



50 

 

 

educacionais têm buscado incorporar os princípios da interculturalidade, do respeito à 

diversidade étnico-cultural e da valorização dos saberes tradicionais, alinhando-se aos 

fundamentos previstos nas Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das 

Relações Étnico-Raciais (Resolução CNE/CP nº 1/2004) e na própria Lei nº 11.645/2008, 

que determinam o ensino da disciplina de História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena 

em todos os níveis da educação básica. 

Nesse contexto, o ensino da História e Cultura Indígena demanda uma abordagem 

intercultural que reconheça a diversidade como princípio pedagógico e ético. Tal 

perspectiva implica compreender a interculturalidade não como mera convivência entre 

diferentes grupos, mas como um processo de diálogo, reconhecimento e transformação 

mútua. Essa concepção aproxima-se do que defende Bessa Freire (2011), ao considerar a 

escola indígena como espaço de mediação intercultural, em que diferentes epistemologias 

se encontram e se confrontam, devendo o ensino evitar a reprodução de modelos coloniais 

e fortalecer a autonomia dos povos originários. 

De modo complementar, Gersem Luciano (2006) propõe uma “educação para o 

manejo da vida”, centrada no bem viver coletivo, na sustentabilidade e na continuidade 

cultural, defendendo que o diálogo entre saberes deve ocorrer sem hierarquização, de 

modo que o conhecimento ocidental não substitua a sabedoria ancestral, mas com ela se 

complemente. 

Essas concepções encontram eco nos documentos orientadores da Secretaria 

Municipal de Educação de São Paulo, especialmente no Currículo da Cidade – História 

(SÃO PAULO, 2021), que assume a diversidade como princípio estruturante do processo 

educativo, propondo que o currículo seja “um campo aberto à diversidade [...] não no 

sentido de que cada estudante poderia aprender conteúdos diferentes, mas sim aprender 

conteúdos de diferentes maneiras.” (SÃO PAULO, 2021, p. 13) Tal proposição reforça o 

que Bessa Freire (2011) denomina “mediação intercultural” — um espaço que acolhe 

diferentes modos de aprender e produzir conhecimento. Ainda segundo o mesmo 

documento, a prática pedagógica deve “valorizar a interatividade e a equidade entre os 

povos, as culturas, os gêneros, as etnias e os variados grupos sociais, envolvendo abertura 

para debates, intercâmbios e assimetria de poder.” (Op. cit., p. 64) 

Essa diretriz aproxima-se da concepção de Gersem Luciano (2006), que entende 

a interculturalidade como relação viva e transformadora, em que as trocas entre saberes 

tradicionais e científicos promovem a construção de novos sentidos de mundo, posto que 

no mesmo documento curricular reconhece-se que o ensino de História decorre de “um 



51 

 

 

múltiplo diálogo entre a história da disciplina, as práticas e escolhas dos professores, [...] 

das solicitações de estudantes e de suas famílias, dos materiais didáticos disponíveis e das 

questões históricas contemporâneas.” (SÃO PAULO, 2021, p. 64) Esse enunciado reitera 

a necessidade de uma pedagogia dialógica e participativa, sustentada pela coletividade — 

fundamento também presente nas reflexões de Meliá (1999) sobre a educação indígena 

como “pedagogia da vida”, em que o saber é construído na experiência comum e renovado 

na convivência entre gerações. 

No contexto paulistano, documentos como o Currículo da Cidade (São Paulo, 

2019) ampliam essas diretrizes ao reconhecer que a cidade é também território indígena, 

e que a educação deve “garantir o direito das crianças, jovens e adultos a conhecer, 

valorizar e respeitar a pluralidade de identidades e modos de vida que compõem o tecido 

social da cidade” (SÃO PAULO, 2019, p. 12). O currículo propõe que o ensino sobre os 

povos indígenas vá além das datas comemorativas, abordando as múltiplas existências e 

contribuições desses povos, em especial os Guarani Mbya, presentes na região 

metropolitana. 

Tal orientação encontra eco nas reflexões de Bessa Freire (2011), para quem a 

escola indígena — e, por extensão, toda escola que se propõe intercultural — deve ser 

“um espaço de tradução e negociação entre diferentes epistemologias, no qual o 

conhecimento tradicional e o científico possam dialogar em pé de igualdade” (Bessa 

Freire, 2011, p. 67). Nesse sentido, a implementação da Lei nº 11.645/2008, quando 

efetivamente articulada a práticas pedagógicas críticas, representa uma possibilidade 

concreta de superar a lógica colonial e monocultural que historicamente estruturou o 

currículo escolar. 

Do mesmo modo, Gersem Luciano (2006) propõe uma “educação para o manejo 

da vida”, centrada no bem viver coletivo, na sustentabilidade e na continuidade cultural. 

Ele destaca que “a escola deve contribuir para o fortalecimento da capacidade dos povos 

indígenas de conduzir seus próprios processos de vida, com autonomia e responsabilidade 

sobre seus territórios e saberes.” (Luciano, 2006, p. 92) Tal perspectiva dialoga 

diretamente com as ações da SME-SP que reconhecem os Centros de Educação e Cultura 

Indígena (CECIs) e os Centros de Educação Infantil Indígena (CEIIs) como espaços 

legítimos de produção de conhecimento e de valorização das práticas educativas guarani. 

Assim, o caso paulistano exemplifica um movimento de reconstrução curricular e 

formativa que busca articular o marco legal com uma pedagogia da escuta, do diálogo e 

da convivência entre saberes. Mais do que cumprir uma determinação legal, trata-se de 



52 

 

 

promover uma educação intercultural e antirracista, que reconheça a presença indígena 

como parte constitutiva da cidade e do país — uma presença que ensina, resiste e se 

renova. 

Além da dimensão curricular, é fundamental considerar o papel da formação 

docente. A efetivação de um ensino intercultural exige que os professores estejam 

preparados para abordar a temática indígena de forma crítica, fundamentada e 

contextualizada. Essa preparação deve envolver não apenas o estudo da legislação e dos 

marcos teóricos, mas também a aproximação com autores, lideranças e comunidades 

indígenas, favorecendo uma escuta sensível e o reconhecimento da escola como espaço 

de convivência entre saberes. 

Ailton Krenak (2020) reforça a necessidade de repensar os modos de ensinar e 

aprender, considerando a relação entre ser humano e natureza, central nas cosmologias 

indígenas. Para o autor, a educação precisa abandonar a lógica da separação e do domínio 

e assumir a interdependência como princípio de existência. Isso significa que o ensino da 

história e cultura indígenas deve convidar à reflexão sobre a sustentabilidade da vida e à 

construção de um futuro comum baseadas no respeito à Terra e à diversidade de formas 

de existência. 

A elaboração do Currículo da Cidade – Povos Indígenas: Orientações 

Pedagógicas (2019) marca um momento de escuta e valorização das vozes indígenas. 

Com a colaboração de pensadores como Daniel Munduruku e Cristino Wapichana, o 

documento propõe que os professores não apenas ensinem sobre os povos indígenas, mas 

que o façam com respeito, profundidade e compromisso ético. As orientações sugerem 

que a história indígena não comece em 1500, mas muito antes, de forma a reconhecer os 

saberes, as cosmologias e as formas de viver que moldaram o território hoje chamado 

Brasil. 

Nas escolas da rede municipal, essa proposta ganha vida por meio de projetos 

pedagógicos que envolvem oficinas de arte, rodas de conversa, contação de histórias e 

visitas aos Centros de Educação e Cultura Indígena (CECIs) localizados nas aldeias 

Guarani de São Paulo. Esses espaços, criados pelo Decreto Municipal nº 44.389/2004, 

são mais do que escolas: são territórios de resistência, onde o currículo é construído 

coletivamente, respeitando-se o calendário agrícola, os rituais e a língua materna dos 

povos originários. 

A SME-SP também investe na formação continuada de professores, como no 

curso “Histórias e Culturas Indígenas no Ensino da Rede Municipal”, que oferece 



53 

 

 

ferramentas teóricas e práticas para que os educadores possam abordar a temática com 

sensibilidade e conhecimento. A formação reconhece que ensinar sobre os povos 

indígenas exige mais do que conteúdo: exige postura, escuta e abertura para o diálogo 

intercultural. 

Apesar dos avanços, os desafios persistem. A invisibilização histórica, os 

estereótipos ainda presentes nos livros didáticos e a falta de materiais produzidos por 

indígenas são obstáculos que precisam ser enfrentados. No entanto, cada escola que se 

abre para essa escuta, cada professor que se dispõe a aprender com os povos originários 

representa um passo rumo a uma educação mais justa, plural e comprometida com a 

memória e o futuro. 

Assim, o ensino da História e Cultura Indígena nas escolas municipais de São 

Paulo não é apenas uma obrigação legal. É um convite à reconstrução de narrativas, à 

valorização da ancestralidade e à construção de pontes entre mundos que coexistem, 

resistem e ensinam. 

 

2.4 Experiências Locais Interculturais: os Cecis em São Paulo 

A noção de interculturalidade é central para compreender as propostas 

pedagógicas voltadas aos povos indígenas, pois implica reconhecer a coexistência e o 

diálogo entre diferentes sistemas de conhecimento. Segundo Walsh (2009), a 

interculturalidade crítica não se restringe à convivência entre culturas: ela busca a 

transformação das relações de poder que historicamente hierarquizaram saberes e 

identidades. Trata-se de um processo político, ético e epistêmico orientado para a 

construção de uma sociedade plural e descolonizadora. 

Candau (2011) reforça que a interculturalidade se realiza quando os sujeitos 

envolvidos no processo educativo assumem o diálogo como princípio formativo, 

rompendo com o paradigma monocultural que marcou a história da educação brasileira. 

Para a autora, a escola deve ser um espaço de encontro, escuta e reconhecimento mútuo, 

no qual as diferenças são compreendidas como riquezas, não como obstáculos. 

Nessa mesma perspectiva, Luciano (2006) — liderança e pesquisador Baniwa — 

propõe que a educação escolar indígena deve ser compreendida como um território de 

tradução e reciprocidade de saberes, no qual o conhecimento ocidental e o conhecimento 

indígena se complementam. Para ele, a verdadeira interculturalidade ocorre quando o 

diálogo entre mundos é feito em condições de respeito e simetria, sem que um saber se 

sobreponha ao outro. 



54 

 

 

Desse modo, a interculturalidade não é um simples tema curricular, mas um 

princípio estruturante da educação indígena. Ela orienta práticas que reconhecem a 

pluralidade epistêmica, fortalecem a autonomia dos povos e constroem pontes entre 

diferentes modos de ver e viver o mundo. É nesse horizonte que se inserem as 

experiências locais de São Paulo, exemplificadas pelos Centros de Educação e Cultura 

Indígena (CECIs), analisadas a seguir. 

Na cidade de São Paulo, a Secretaria Municipal de Educação (SME-SP) realizou 

uma iniciativa pioneira no país. A criação dos Centros de Educação e Cultura Indígena 

(CECIs) no município representa uma iniciativa pioneira no campo da educação infantil 

indígena urbana, articulando políticas públicas às demandas socioculturais dos povos 

Guarani Mbya. O processo teve início em 2002, quando lideranças das Terras Indígenas 

Jaraguá e Tenondé Porã apresentaram à SME-SP a necessidade de espaços educativos 

que respeitassem e valorizassem os saberes tradicionais, a língua guarani e as práticas 

culturais próprias da infância indígena. Em resposta a essa demanda, a prefeitura de São 

Paulo instituiu os CECIs por meio do Decreto Municipal nº 44.389, de 18 de fevereiro de 

2004, durante a gestão da prefeita Marta Suplicy. Foram criadas três unidades: CECI 

Jaraguá, CECI Krukutu e CECI Tenondé Porã, vinculados inicialmente às subprefeituras 

de Pirituba e Parelheiros, posteriormente às Diretorias Regionais de Educação (DREs) 

Pirituba/Jaraguá e Capela do Socorro. Cada Centro passou a integrar um Centro de 

Educação Infantil Indígena (CEII), com biblioteca, varandas de leitura, centro cultural e 

espaços para atividades comunitárias. 

A proposta pedagógica dos CECIs foi construída de forma colaborativa, com 

participação ativa das comunidades indígenas e apoio técnico da consultoria 

antropológica Pletora Ltda. As atividades educativas foram pensadas para toda a 

comunidade, e não apenas para as crianças, incluindo oficinas de artesanato, culinária, 

música, danças, narrativas míticas, além do ensino da língua guarani e de conteúdos 

básicos como aritmética. A oralidade, os rituais e a presença dos mais velhos foram 

considerados elementos centrais na estruturação curricular. 

A fundamentação legal da criação dos CECIs está amparada em dispositivos 

legais como a Constituição Federal de 1988 (arts. 231 e 210), a Lei de Diretrizes e Bases 

da Educação Nacional (LDB nº 9.394/96), o Referencial Curricular Nacional para Escolas 

Indígenas (1998) e a Lei nº 11.645/08, esta última tratando do ensino da história e da 

cultura indígenas nas escolas. O Parecer CME-SP nº 30/04 autorizou o funcionamento 

dos CEII vinculados aos CECIs, exigindo relatórios anuais devido à especificidade da 



55 

 

 

proposta. A Portaria SME-SP nº 2.808/05 definiu a organização curricular e o calendário 

escolar com participação das comunidades indígenas. 

Além da estrutura física e pedagógica, os CECIs promoveram ações de formação 

inicial e continuada para educadores indígenas e não indígenas, abordando temas como 

cosmologia guarani, história, religião, pedagogia não tradicional e uso de tecnologias 

digitais. Apesar dos avanços, os centros enfrentaram desafios como infraestrutura 

precária, rotatividade de profissionais, ausência de transporte escolar e dificuldades 

administrativas. 

Ainda assim, os impactos positivos foram significativos: redução da desnutrição 

infantil, fortalecimento da identidade guarani, geração de renda e protagonismo indígena 

na formulação de políticas públicas. Os CECIs se consolidaram como espaços de 

resistência, educação e cultura, reafirmando o direito dos povos indígenas à construção 

de uma educação própria, intercultural e bilíngue, em consonância com seus projetos de 

vida e com os marcos legais que reconhecem sua autonomia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



56 

 

 

3. LEVANTAMENTO DE DISSERTAÇÕESS E TESES 
 

3.1 Fontes 
 

A presente pesquisa caracteriza-se como um estudo de natureza qualitativa, com 

abordagem exploratória e descritiva, tendo como objetivo analisar a produção acadêmica 

sobre educação escolar indígena no Brasil, no período de 2015 a 2025. Para tanto, foram 

realizadas buscas nos portais BDTD (Biblioteca Digital de Teses e Dissertações) e na 

plataforma da CAPES, considerando palavras-chave relacionadas à temática, 

especificamente o termo “Educação escolar indígena(s) no Brasil”. 

Na plataforma BDTD, a pesquisa realizada em junho de 2025 resultou em sete 

publicações, sendo três dissertações de mestrado e quatro teses de doutorado. Dos 

resultados obtidos na plataforma CAPES, para a etapa de análise de dados, foram 

selecionados os seguintes tipos de produção acadêmica: onze dissertações de mestrado, 

uma delas repetida na tabela da BDTD, e oito teses de doutorado. Desses trabalhos, dois 

mestrados e dois doutorados não foram considerados pois tratavam de outros temas que 

não se relacionavam à educação escolar indígena. Sendo assim, na CAPES, trabalhamos 

com quinze documentos, sendo nove mestrados e seis doutorados. Ao todo, foram vinte 

e dois documentos organizados em um quadro para posterior análise. 

O recorte temporal adotado compreendeu o período de 2015 a 2025, definido com 

base em critérios de relevância e atualidade da produção acadêmica sobre o tema de 

pesquisa: a educação escolar indígena no Brasil. Esse intervalo de dez anos permitiu 

observar tendências recentes, perspectivas teóricas e metodológicos, bem como 

transformações nas políticas públicas voltadas aos povos indígenas, especialmente após 

a consolidação de marcos legais e normativos como o Plano Nacional de Educação (PNE 

2014–2024) e os desdobramentos da Política Nacional de Educação Escolar Indígena. 

Além disso, esse período contempla a intensificação das ações afirmativas nas 

universidades, o fortalecimento das licenciaturas interculturais e o crescimento da 

presença indígena na pós-graduação, o que contribuiu para a ampliação e diversificação 

da produção acadêmica sobre o tema. A escolha desse intervalo também se justifica pela 

disponibilidade de dados atualizados nos repositórios da CAPES e da BDTD, permitindo 

uma análise mais consistente e representativa da produção científica recente. 

 



57 

 

 

Figura 8 – Mapa da pesquisa 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 (12) Dissertações de Mestrado                                (10) – Teses de Doutorado 

Fonte: IBGE – Malha municipal (Publicado em 06/08/2010, atualizado em 30/11/2019). 

 

As setas indicam os estados brasileiros nos quais foram localizadas as teses e 

dissertações analisadas. É importante destacar que a marcação no mapa não corresponde 

ao local exato de origem ou de defesa dos trabalhos; ele apenas identifica o estado em 

que foram encontrados os registros. Utilizamos no próprio Word as setas sobrepostas à 

imagem do mapa.  Depois de inserir cada seta, usamos a tecla PrintScrin para unificar e 

levar para o Canva, para formatar como uma única imagem e então inserir no texto. No 

processo de sistematização, foram diferenciadas as dissertações de mestrado e as teses de 

doutorado, permitindo uma visualização mais clara da distribuição da produção 

acadêmica no período analisado. 

A produção científica sobre educação indígena no Brasil apresenta uma 

distribuição geográfica desigual, com maior concentração nas regiões Sul e Sudeste. Essa 

https://tinyurl.com/5n6psw45?utm_source=chatgpt.com


58 

 

 

configuração, evidenciada por levantamentos cartográficos e bases de dados acadêmicas, 

revela não apenas disparidades estruturais, mas também desafios epistemológicos e 

políticos na construção de um conhecimento verdadeiramente representativo da 

diversidade indígena brasileira. As regiões Sul e Sudeste concentram grande parte das 

universidades públicas e privadas, centros de pesquisa e programas de pós-graduação. 

Essa infraestrutura acadêmica consolidada favorece a produção científica, inclusive sobre 

temas relacionados à educação indígena. Além disso, essas regiões historicamente 

recebem mais investimentos em ciência, tecnologia e educação, o que se traduz em maior 

capacidade de desenvolver projetos, formar pesquisadores e publicar estudos. 

Contudo, tal nível de concentração regional levanta preocupações quanto à 

representatividade das populações indígenas de outras áreas do país, especialmente as do 

Norte e Centro-Oeste, onde há significativa diversidade étnica, linguística e cultural. A 

baixa presença de pesquisas nessas regiões pode indicar uma invisibilização das 

especificidades locais, comprometendo a formulação de políticas públicas que atendam 

às reais demandas dessas comunidades. É fato que a dificuldade de acesso a áreas 

remotas, a escassez de recursos e a ausência de apoio institucional são fatores que limitam 

a realização de pesquisas de campo em regiões como a Amazônia Legal. Esses obstáculos 

logísticos, somados à centralização dos recursos acadêmicos, contribuem para a 

manutenção de um modelo de produção científica que privilegia determinadas regiões em 

detrimento de outras. 

Diante desse cenário, torna-se urgente a implementação de políticas que 

promovam a descentralização da produção científica. Isso inclui o fortalecimento de 

instituições de ensino superior em regiões menos atendidas, o incentivo à formação de 

pesquisadores indígenas e a valorização dos saberes tradicionais como fontes legítimas 

de conhecimento. A superação das desigualdades regionais na pesquisa acadêmica é 

fundamental para a construção de uma educação indígena plural, inclusiva e 

comprometida com a justiça social. 

 

 

 

 

 

 



59 

 

 

3.2 Metodologia 

 
Figura 9: OPY – casa de reza, caminhos de luz na pesquisa. 

Fonte: Foto da liderança indígena Guarani Mbya. MATEUS WERA, 2021. 

 

A presente pesquisa caracteriza-se como um estudo de natureza qualitativa, com 

abordagem exploratória e descritiva, tendo como objetivo analisar a produção acadêmica 

sobre educação escolar indígena no Brasil no período de 2015 a 2025. O recorte temporal 

de dez anos foi definido com base na relevância e atualidade da produção científica sobre 

o tema, permitindo a identificação de tendências recentes, perspectivas teóricas e 

metodológicas, bem como transformações nas políticas públicas voltadas aos povos 

indígenas. Esse intervalo contempla a vigência do Plano Nacional de Educação (PNE 

2014-2024), o fortalecimento das licenciaturas interculturais e o crescimento da presença 

indígena na pós-graduação, o que contribui para a ampliação e diversificação da produção 

acadêmica. Além disso, a escolha desse período se justifica pela disponibilidade de dados 

atualizados nos repositórios da CAPES e da BDTD, possibilitando uma análise mais 

consistente e representativa da produção científica recente. 

Inspirada nos pressupostos metodológicos de Bioto (2018), esta investigação 

adota uma abordagem qualitativa de natureza bibliográfica, voltada à análise 



60 

 

 

interpretativa de produções acadêmicas e documentos científicos. De acordo com a 

autora, a pesquisa bibliográfica permite “coletar e analisar dados da literatura com 

enfoque nas experiências colaborativas, de colegialidade e de profissionalismo 

interativo”, configurando-se como um processo sistemático de levantamento, 

categorização e interpretação dos materiais disponíveis nos repositórios de dissertações, 

teses, periódicos e anais científicos. (Bioto, 2018, p. 16) 

A autora compreende a pesquisa qualitativa como um processo de reflexão e 

diálogo entre sujeitos, contextos e saberes no qual o pesquisador “busca compreender o 

fenômeno em sua complexidade, considerando a interdependência entre os sujeitos e as 

práticas educativas.” (op. cit., p. 34) Tal perspectiva se articula à noção de cultura 

colaborativa e de profissionalismo interativo, em que o conhecimento é produzido 

coletivamente por meio da partilha de experiências, da confiança e da valorização do 

outro como sujeito do processo formativo. 

Nessa direção, esta pesquisa se ancora na concepção de formação e investigação 

colaborativa, entendida não apenas como um método, mas como uma atitude 

epistemológica diante do conhecimento que valoriza o diálogo, a pluralidade de vozes e 

o compromisso ético com a transformação da prática educativa. É por isso que, a análise 

da produção científica aqui empreendida sobre educação escolar indígena também 

pretendeu promover uma leitura colaborativa e intercultural capaz de evidenciar as 

contribuições de pesquisadores indígenas e não indígenas para o campo da educação. 

As fontes de dados utilizadas foram a Biblioteca Digital Brasileira de Teses e 

Dissertações (BDTD/IBICT) e o Catálogo de Teses e Dissertações da CAPES, acessadas 

por meio de buscas realizadas com o descritor “educação escolar indígena(s) no Brasil”, 

aplicando-se filtros de período e tipo de produção acadêmica. Na plataforma BDTD, a 

pesquisa realizada em junho de 2025 resultou em sete publicações, das quais foram 

selecionadas três dissertações de mestrado e quatro teses de doutorado. Na plataforma 

CAPES, foram selecionadas quinze dissertações de mestrado (uma delas já presente na 

BDTD) e onze teses de doutorado. Dentre essas, três mestrados e cinco doutorados foram 

excluídos por não tratarem diretamente da temática da educação indígena, resultando em 

um total de quinze documentos provenientes da CAPES (nove mestrados e seis 

doutorados). Ao todo, foram organizados vinte e dois documentos em uma tabela analítica 

para posterior análise.  

Os documentos selecionados foram sistematizados em um quadro contendo 

informações sobre autor(a), ano de publicação, programa de pós-graduação, metodologia 



61 

 

 

utilizada, objetivos e principais resultados. Essa organização permitiu realizar uma 

análise comparativa entre os estudos, identificando tendências, avanços, limites e desafios 

no campo da educação escolar indígena, além de subsidiar reflexões sobre a 

implementação de políticas públicas, práticas pedagógicas e abordagens interculturais nas 

escolas indígenas. 

A análise dos dados seguiu os princípios da análise documental, conforme 

orientações de Bardin (2011), buscando compreender padrões, convergências e 

divergências entre as produções acadêmicas, bem como identificar lacunas e 

oportunidades de aprofundamento da pesquisa. Os critérios de seleção adotados incluíram 

a relevância temática, a qualidade metodológica e a abrangência temporal. Para garantir 

a consistência analítica do corpus, foram definidos os seguintes critérios de exclusão: 

produções fora do recorte temporal estabelecido (2015–2025); trabalhos que não tratam 

diretamente da temática da educação indígena ou da educação escolar indígena como 

objeto central; documentos indisponíveis para acesso integral; produções que não se 

enquadram como dissertações de mestrado ou teses de doutorado; trabalhos com 

fragilidades metodológicas evidentes; produções que não contextualizam povos 

indígenas específicos ou territórios relacionados; e documentos que não dialogam com 

perspectivas interculturais, bilíngues ou decoloniais. 

As categorias de análise utilizadas nesta pesquisa foram estruturadas a partir da 

leitura exploratória e interpretativa dos documentos selecionados, especialmente das teses 

e dissertações que compõem o corpus. Durante o processo de sistematização e análise dos 

textos, emergiram temas recorrentes e núcleos de sentido que permitiram a organização 

dos dados em quatro grandes eixos: 1. Educação escolar indígena nas aldeias; 2. Educação 

indígena nas escolas; 3. Formação dos indígenas nas universidades; e 4. Legislação. Essas 

categorias não foram previamente definidas: elas foram construídas com base em 

abordagens, objetivos, contextos e contribuições presentes nas produções acadêmicas 

analisadas, permitindo uma leitura crítica e contextualizada da produção científica sobre 

educação indígena e educação escolar indígena no Brasil na última década. Embora o 

texto tenha abordado a educação indígena — entendida como aquela que ocorre nas 

aldeias, organizada e conduzida pelas próprias comunidades —, as categorias de análise 

concentrar-se-ão na educação escolar indígena, isto é, nos processos de escolarização que 

envolvem os povos indígenas. A discussão sobre a educação indígena foi apresentada 

para estabelecer a distinção necessária entre os diferentes modos de ensinar e aprender 

existentes entre os povos indígenas.  



62 

 

 

A investigação foi estruturada a partir das seguintes categorias de análise:  

i. Educação escolar indígena nas aldeias – contemplando desafios, construção 

de identidades, resistências e conquistas. Refere-se às práticas educativas desenvolvidas 

no contexto das comunidades indígenas, considerando suas especificidades culturais, 

territoriais, linguísticas e históricas. Essa categoria de análise busca compreender como a 

escola indígena se insere na dinâmica comunitária, atuando não apenas como espaço de 

ensino formal, mas também como território de afirmação identitária, transmissão de 

saberes tradicionais e fortalecimento das línguas e culturas originárias.  

Ao abordar os desafios, a análise contempla questões como a escassez de 

infraestrutura adequada, a formação insuficiente de professores para atuar em contextos 

interculturais, a dificuldade de acesso a materiais didáticos em línguas indígenas e a 

tensão entre os currículos oficiais e os conhecimentos locais. A construção de identidades 

é observada nas experiências escolares que promovem o protagonismo indígena, o ensino 

da história e da cultura dos povos, e a valorização das práticas comunitárias, espirituais e 

ambientais.  

A dimensão da resistência emerge nas estratégias adotadas pelas comunidades 

para manter suas formas próprias de ensinar e aprender, muitas vezes em contraposição 

às imposições do sistema educacional hegemônico. Já as conquistas são evidenciadas na 

criação de escolas indígenas autônomas, na implementação de projetos pedagógicos 

específicos, na formação de professores indígenas e na ampliação do acesso à educação 

básica e superior.  

Essa categoria permitiu identificar como a educação escolar indígena nas aldeias 

tem sido um espaço de luta por direitos, de produção de conhecimentos próprios e de 

articulação entre tradição e contemporaneidade, revelando a potência das práticas 

educativas indígenas na construção de futuros possíveis para os povos originários. 

ii. Educação indígena nas escolas – enfocando caminhos possíveis para inclusão 

e práticas pedagógicas interculturais. Refere-se às experiências educativas que envolvem 

estudantes indígenas em instituições de ensino convencionais, geralmente localizadas 

fora das aldeias, como escolas urbanas ou rurais não indígenas. Essa categoria busca 

compreender os caminhos possíveis para a inclusão desses estudantes em ambientes 

escolares que, historicamente, foram estruturados a partir de epistemologias ocidentais e 

currículos homogêneos, muitas vezes desconsiderando as especificidades culturais, 

linguísticas e identitárias dos povos indígenas. 

A análise dessa categoria envolve o exame de práticas pedagógicas que promovem 



63 

 

 

a interculturalidade, entendida como um processo de diálogo entre diferentes saberes, 

culturas e formas de viver. São consideradas iniciativas que valorizam os conhecimentos 

indígenas, respeitam as línguas originárias, e reconhecem os direitos educacionais dos 

povos indígenas, conforme previsto na Constituição Federal de 1988, na LDB/1996 e na 

Lei nº 11.645/2008. 

Além disso, essa categoria permite identificar os desafios enfrentados por 

estudantes indígenas em escolas não indígenas, como o preconceito, a invisibilidade 

cultural, a falta de formação específica dos professores e a ausência de materiais didáticos 

adequados. Ao mesmo tempo, evidencia experiências positivas de inclusão como projetos 

pedagógicos interculturais, ações afirmativas, formação continuada de docentes e práticas 

que promovem o protagonismo indígena no ambiente escolar. 

Essa dimensão da análise é fundamental para compreender como a educação 

indígena pode ser efetivada em espaços escolares diversos, contribuindo para a construção 

de uma escola mais justa, plural e comprometida com os direitos dos povos originários. 

iii. Formação dos indígenas nas universidades – considerando acesso, 

permanência e protagonismo acadêmico. Refere-se ao processo de inserção, trajetória e 

atuação de estudantes indígenas no ensino superior brasileiro, especialmente em cursos de 

graduação e pós-graduação. Essa categoria de análise busca compreender os desafios e 

conquistas relacionados ao acesso, à permanência e ao protagonismo acadêmico desses 

estudantes, considerando as políticas de ações afirmativas, os programas de apoio 

institucional e as iniciativas de valorização dos saberes indígenas no ambiente 

universitário. 

O acesso é analisado a partir das políticas públicas que viabilizam a entrada de 

estudantes indígenas nas universidades como os sistemas de cotas étnico-raciais, os 

vestibulares específicos e os programas de inclusão. A permanência envolve aspectos como 

o suporte financeiro, a moradia estudantil, o acolhimento institucional, a saúde mental e o 

enfrentamento ao racismo e à discriminação. Já o protagonismo acadêmico é observado 

nas produções científicas, nos trabalhos de conclusão de curso, nas pesquisas que articulam 

saberes indígenas e acadêmicos, e na atuação dos estudantes como sujeitos políticos e 

intelectuais dentro das instituições. 

Essa categoria nos convoca a pensar como as universidades têm respondido às 

demandas dos povos indígenas, seja por meio da criação de licenciaturas interculturais e 

da inclusão de conteúdos sobre culturas indígenas nos currículos seja pela valorização das 

epistemologias indígenas como formas legítimas de conhecimento. Ao mesmo tempo, 



64 

 

 

evidencia os limites e tensões existentes como a persistência de estruturas coloniais, a 

invisibilidade de saberes não ocidentais e a necessidade de formação docente para lidar 

com a diversidade cultural. 

A análise dessa dimensão contribui para compreender o papel da educação 

superior na construção de projetos de vida indígenas, no fortalecimento das identidades 

étnicas e na ampliação das vozes indígenas nos espaços acadêmicos e políticos. 

iiii. Legislação – analisando o impacto da Constituição Federal de 1988, da 

LDB/1996 e da Lei nº 11.645/2008 na implementação da educação escolar indígena e na 

garantia de direitos culturais e educacionais.  

Essa categoria tem como foco a análise dos principais dispositivos legais que 

fundamentam e orientam a educação escolar indígena no Brasil, especialmente no que diz 

respeito à garantia dos direitos culturais, linguísticos e educacionais dos povos originários. 

A Constituição Federal de 1988 representa um marco legal histórico ao reconhecer a 

organização social, os costumes, as línguas, as crenças e as tradições dos povos indígenas, 

assegurando-lhes o direito a uma educação diferenciada e específica. 

A Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB), nº 9.394/1996, reforça 

esse compromisso ao prever, em seu artigo 78, que o ensino fundamental indígena deve 

ser ministrado em línguas maternas e respeitar os valores culturais das comunidades. A 

LDB também estabelece que a educação escolar indígena deve ser bilíngue, intercultural 

e comunitária, promovendo o protagonismo dos povos indígenas na construção de seus 

próprios projetos pedagógicos.  

A Lei nº 11.645/2008, por sua vez, determina a obrigatoriedade do ensino da 

história e cultura afro-brasileira e indígena em todas as escolas do país, públicas e 

privadas, contribuindo para o reconhecimento da diversidade étnica e para o combate ao 

preconceito. No entanto, sua implementação tem enfrentado desafios como a ausência de 

formação adequada para os docentes, a escassez de materiais didáticos específicos e a 

resistência institucional à inclusão de saberes indígenas nos currículos escolares.  

Ao analisar esse conjunto de documentos legais, essa categoria busca 

compreender como as leis têm sido incorporadas nas produções acadêmicas, quais 

impactos têm gerado nas práticas educativas e quais lacunas ainda persistem na efetivação 

de uma educação escolar indígena que respeite os direitos constitucionais e promova a 

valorização das culturas indígenas. Também se investiga como essas normativas são 

interpretadas e aplicadas nos contextos locais, revelando os embates entre a legislação e 

a realidade das comunidades indígenas. 



65 

 

 

 

3.3 Categorias de Análise e os Estudos Correlatos 
 

3.3.1 Educação escolar indígena nas aldeias 

A educação escolar indígena nas aldeias enfrenta diversos desafios relacionados à 

preservação cultural, à manutenção das línguas maternas e à articulação entre saberes 

tradicionais e conteúdos formais. Esse contexto exige práticas pedagógicas que respeitem 

os modos de vida, os valores e as normas sociais das comunidades, promovendo a 

construção de identidades próprias e fortalecendo a autoestima coletiva. Ao mesmo 

tempo, as aldeias representam espaços de resistência cultural nos quais os povos 

indígenas negociam a introdução de currículos formais sem comprometer seus 

conhecimentos tradicionais. As conquistas históricas incluem a implementação de escolas 

bilíngues e interculturais, a participação ativa das comunidades na gestão educacional e 

a valorização da educação diferenciada como instrumento de preservação da diversidade 

cultural e de promoção da autonomia indígena. 

 

Quadro 1 – Educação escolar indígena nas aldeias – estudos correlatos 

1. Cunha Júnior, José Lopes da 
Educação escolar indígena em Pernambuco: interculturalidade, retomadas e sujeitos 

indígenas. Recife, 2016. Dissertação de Mestrado. Programa de Pós-Graduação em 

Educação, Culturas e Identidades Associado Universidade Federal Rural de Pernambuco e 

Fundação Joaquim Nabuco. 2016 

 “Oxalá possamos ser desobedientes, todas as vezes que recebermos ordens que humilhem 

nossa consciência e violem nosso sentido comum.” (Eduardo Galeano) 

Esta pesquisa tem como objeto o processo de resistência das etnias indígenas em Pernambuco 

frente à institucionalização da Educação Escolar Indígena em seus territórios. O estudo 

investiga as relações estabelecidas entre os povos indígenas e o Estado, com ênfase na luta 

pelo reconhecimento de identidades culturais, direitos territoriais e na construção de sistemas 

educacionais específicos e interculturais. A análise concentra-se nas doze etnias que 

resistiram historicamente às tentativas de apagamento e permanecem atuantes na região, 

buscando compreender como essas comunidades têm articulado estratégias para implantar 

modelos educacionais próprios, que valorizem seus saberes, línguas e formas de organização 

social. 

2. Ferreira, Bruno 
ŨN SI AG TŨ PẼ KI VẼNH KAJRÃNRÃN FÃ. O papel da escola Kaigang. Tese de 

Doutorado apresentada ao Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade 

Federal do Rio Grande do Sul. 2020.  

Este estudo investiga a Educação Escolar Indígena Kaingang, com ênfase na construção de 

uma escola que respeite as especificidades culturais, tradições e modos próprios de 

aprendizagem desse povo. A pesquisa parte das experiências vividas pelo autor enquanto 

indígena, ativista e educador, buscando compreender como os saberes tradicionais Kaingang 

podem ser incorporados ao ambiente escolar de forma crítica e intercultural. O trabalho 

propõe uma reflexão sobre os limites e possibilidades da educação formal na valorização das 

identidades indígenas e na promoção de práticas pedagógicas que dialoguem com os 

http://www.tede2.ufrpe.br:8080/tede2/browse?type=author&value=CUNHA+J%C3%9ANIOR%2C+Jos%C3%A9+Lopes+da
https://www.teses.usp.br/index.php?option=com_jumi&fileid=17&Itemid=160&id=67A6E1699096&lang=pt-br


66 

 

 

conhecimentos ancestrais. 

3. Silva, Maria Conceição da 
Kyringue Ivotyty, um sonho de João, o Vera Mirim. Nova Iguaçu, RJ. Dissertação de 

Mestrado em educação no curso de Pós-Graduação em Educação, Contextos Contemporâneos 

e Demandas Populares (PPGEDuc). Nova Iguaçu, RJ. 2016. 

Este estudo tem como objeto a história e constituição da Escola Indígena Guarani Kiringue 

Yvotyty, localizada na Aldeia Guarani M'Bya Sapukai, em Angra dos Reis, Rio de Janeiro. 

A pesquisa investiga a trajetória da escola desde sua origem como iniciativa comunitária até 

sua atual configuração como escola estadual, analisando os contextos sociais, políticos, 

intelectuais e afetivos que marcaram esse processo. O objetivo é compreender os fatores que 

influenciaram a transformação da escola ao longo do tempo, bem como os impactos dessa 

evolução na afirmação da identidade Guarani M'Bya e na construção de uma educação escolar 

indígena que respeite os saberes, valores e modos de vida do povo. 

4. Valle Neto, Jaspe 
Currículo da escola e cultura do povo Mura. Tese apresentada ao Programa de Pós-

Graduação da Universidade Federal do Amazonas, como requisito para a obtenção do título 

de Doutor em Educação, Manaus- AM, 2020.  

Este estudo investiga o processo de organização, constituição e implementação da educação 

escolar indígena Mura, com foco na Escola Municipal Indígena Dr. Jacobina, localizada na 

aldeia São Félix, em Autazes, Amazonas. A pesquisa analisa como o currículo escolar se 

articula com a cultura, os saberes e a identidade do povo Mura, buscando compreender de 

que forma ele contribui para a educação formal e para o fortalecimento cultural da 

comunidade. O estudo considera os desafios e as potencialidades da construção de uma 

proposta curricular específica, que respeite os modos de vida indígenas e promova uma 

educação intercultural e emancipatória. 

5. Dias, Edemilson 

A contribuição da escola estadual indígena Guilhermina da Silva para a comunidade 

terena da aldeia aldeinha no município de Anastácio, Mato Grosso do Sul. Mestrado em 

Educação. Universidade Católica Dom Bosco. Campo Grande. 2023. 

A pesquisa busca entender de que maneira a educação escolar indígena, por meio da Escola 

Estadual Indígena Guilhermina da Silva, tem impactado o fortalecimento da comunidade 

Terena da Aldeia Aldeinha, considerando os marcos legais da educação indígena e a 

participação das lideranças locais. 

6. Ferreira, José Adnilton Oliveira 

A identidade étnica do povo indígena Palikur no currículo escolar na percepção dos 

professores no estado do Amapá. Doutorado em Educação. Universidade de Brasília, 

Brasília. Biblioteca Depositária: BCEUnB. 2022. 

O estudo investiga a percepção dos professores não indígenas sobre a identidade étnica do 

povo indígena Palikur no contexto do segundo segmento do ensino fundamental do Sistema 

de Organização Modular de Ensino Indígena (SOMEI), no Estado do Amapá. A pesquisa foca 

as práticas pedagógicas que visam fortalecer a identidade étnica desse povo. 

7. Junior, Wilson Marques Navarro. 

Políticas etnoeducacionais para os Sateré-Mawé nas aldeias do rio Mamuru – PA. 

Mestrado em Educação. Universidade Federal Do Rio Grande, Rio Grande. 2023. 

O objeto da pesquisa é a implementação das políticas públicas etnoeducacionais voltadas para 

os indígenas da etnia Sateré-Mawé que habitam às margens do rio Mamuru, na divisa entre 

os estados do Pará e Amazonas, com foco nas práticas escolares em duas aldeias: Nossa 

Senhora Aparecida (Juruti-PA) e Ipiranga (Aveiro-PA). 

8. Matta, Amanda Aliende da. 

Escola Estadual Indígena Guarani Gwyra Pepo: conflitos e resistências da educação 

escolar indígena no Brasil. Mestrado em Educação: história, política, sociedade. Pontifícia 

Universidade Católica de São Paulo, São Paulo. 2019. 

Este estudo tem como objeto a Escola Estadual Indígena Guarani Gwyra Pepo, situada na 

aldeia Guarani Mbya Tenondé Porã, no distrito de Parelheiros, município de São Paulo. A 

https://rima.ufrrj.br/jspui/browse?type=author&value=Silva%2C+Maria+Concei%C3%A7%C3%A3o+da
https://tede.ufam.edu.br/browse?type=author&value=Valle+Neto%2C+Jaspe


67 

 

 

pesquisa investiga o processo de implementação da escola e suas implicações culturais e 

políticas no contexto da comunidade indígena. O foco recai sobre os desafios e conquistas 

envolvidos na consolidação de uma instituição escolar que respeite os saberes, valores e 

formas de organização do povo Guarani Mbya, analisando como a escola se insere nas 

dinâmicas de afirmação identitária, autonomia educacional e diálogo com as políticas 

públicas. 

9. Nascimento, Marcelo Casaro 

A escola na retomada Mãe Terra, Miranda/MS, na percepção dos donos da terra. Tese 

(Doutorado em Educação) - Universidade Católica Dom Bosco, Campo Grande-MS, 2020 

Este estudo tem como objeto a escola indígena localizada na área de retomada “Mãe Terra”, 

no município de Miranda, Mato Grosso do Sul, a partir da perspectiva dos membros do povo 

Terena. A pesquisa busca compreender os processos de construção e consolidação da escola 

enquanto espaço de afirmação cultural, resistência territorial e protagonismo indígena. O foco 

recai sobre as experiências educativas vividas pela comunidade, os desafios enfrentados na 

implementação da escola e as estratégias utilizadas para garantir uma educação que respeite 

os saberes, valores e modos de vida do povo Terena. 

10. Neto, Carlos Gomes de Medeiros. 

Saberes indígenas, cultura de movimento e interculturalidade: cenários na comunidade 

do Catu/RN. Mestrado em Educação. Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Natal. 

2019. 

Este estudo tem como objeto a cultura de movimento escolar e os saberes indígenas na 

comunidade do Catu, situada no estado do Rio Grande do Norte. A pesquisa investiga as 

práticas corporais e os conhecimentos tradicionais dos povos Potiguaras, analisando como 

esses saberes se expressam e se articulam no contexto da escola indígena e da vida 

comunitária. O objetivo é compreender de que forma a educação escolar pode dialogar com 

os modos de vida e as expressões culturais indígenas, valorizando os saberes ancestrais e 

promovendo uma formação que respeite a identidade e a corporeidade dos povos originários. 

11. Oliveira, Samuel Rocha de 

Processo educacional e cultural dos índios Ticuna: estudo do impacto sociopolítico 

causado pela tríplice fronteira - Brasil, Colômbia e Peru. Doutorado em Educação. 

Universidade Metodista de São Paulo, São Bernardo do Campo. 2022. 

Este estudo tem como objeto o processo educacional e cultural dos índios Ticuna, com foco 

no impacto sociopolítico da tríplice fronteira entre Brasil, Colômbia e Peru sobre suas práticas 

educacionais e culturais. A pesquisa concentra-se na região do Alto Rio Solimões, onde os 

Ticuna vivem em um contexto transfronteiriço que influencia diretamente suas dinâmicas 

sociais, políticas e pedagógicas. O objetivo é compreender como as fronteiras geopolíticas 

afetam a organização da educação escolar indígena, a preservação da identidade cultural e a 

articulação dos saberes tradicionais em meio às políticas públicas dos três países envolvidos. 

12. Schubert, Arlete Maria Pinheiro. 

Lutas territoriais indígenas: memórias, culturas e educações do povo Tupinikim. 

Doutorado em Educação. Universidade Federal do Espírito Santo, Vitória. 2021. 

Este estudo tem como objeto o processo de lutas territoriais do povo indígena Tupinikim, no 

município de Aracruz, Espírito Santo, entre os anos de 1970 e 2010. A pesquisa investiga as 

relações entre essas lutas e a reelaboração cultural e étnica do grupo, considerando as 

interfaces entre memórias coletivas, práticas culturais, processos educativos e reivindicações 

por direitos territoriais. O objetivo é compreender como os conflitos e resistências 

vivenciados pelos Tupinikim contribuíram para a afirmação identitária e para a construção de 

estratégias de fortalecimento comunitário, articulando educação, cultura e território como 

dimensões indissociáveis da luta indígena. 

13. Gomes, Veraildes Santos. 

Políticas públicas da educação escolar indígena: histórias e vivências dos Tupinambá de 

Olivença. Tese apresentada como requisito parcial para obtenção do título de Doutor em 

História pelo Programa de Pós-Graduação em História da Universidade do Vale do Rio dos 

Sinos – UNISINOS.  Bahia. São Leopoldo, 2022. 



68 

 

 

O estudo analisa as políticas públicas do Estado da Bahia voltadas para as comunidades 

indígenas, com foco específico nas comunidades Tupinambá de Olivença, em Ilhéus, e na 

implementação de escolas nas suas aldeias. A pesquisa avalia a efetividade dessas políticas, 

especialmente no que tange à educação bilíngue e multicultural para os indígenas. 

Fonte: BDTD/Ibict - Elaboração da autora.  

 

A educação escolar indígena nas aldeias brasileiras constitui um campo de 

profundas contradições, marcado por disputas simbólicas, políticas e epistemológicas. Ao 

mesmo tempo que representa a possibilidade de acesso a direitos educacionais 

historicamente negados, a escola pode também funcionar como instrumento de imposição 

cultural e de apagamento de saberes tradicionais. As pesquisas analisadas nessa categoria 

revelam que a escola indígena tem sido ressignificada pelos próprios povos originários, 

tornando-se um espaço de resistência, de construção identitária e de afirmação da 

autonomia cultural. 

Os principais desafios enfrentados pelas comunidades indígenas dizem respeito à 

preservação das línguas maternas, à valorização dos saberes ancestrais e à conciliação 

entre os conhecimentos tradicionais e os conteúdos formais (Araujo, 2023; Gomes, 2022). 

Como aponta Ferreira (2020), a escola, para o povo Kaingang, precisa reconhecer que os 

modos próprios de aprender se enraízam na oralidade, na coletividade e na experiência 

comunitária — dimensões muitas vezes silenciadas pela estrutura curricular ocidental. De 

modo semelhante, Valle Neto (2020) evidencia que a proposta curricular do povo Mura 

busca articular cultura e educação como dimensões indissociáveis da vida coletiva, o que 

desafia a lógica fragmentada do ensino formal. 

Essas tensões se expressam também nas relações com o Estado e nas políticas 

públicas que orientam a Educação Escolar Indígena. Cunha Júnior (2016) demonstra que, 

em Pernambuco, a luta das etnias locais pelo reconhecimento de identidades culturais e 

territoriais se entrelaça à construção de sistemas educacionais específicos e interculturais. 

Contudo, como observa Gomes (2022), as políticas estaduais voltadas à educação 

bilíngue e multicultural ainda enfrentam entraves na efetivação de práticas pedagógicas 

que respeitem as línguas e os modos de vida indígenas. Essa distância entre os marcos 

legais e a realidade cotidiana das aldeias reflete a persistência de uma lógica colonial no 

interior das políticas educacionais. 

No entanto, a escola indígena não se limita a reproduzir modelos impostos. Ao 

contrário, ela se converte em espaço de reinvenção e resistência cultural. As experiências 

relatadas por Matta (2019) na Escola Guarani Gwyra Pepo e por Silva (2016) na Escola 

Guarani Kiringue Yvotyty revelam como as comunidades Guarani Mbya têm apropriado 



69 

 

 

a instituição escolar como extensão de seus territórios e de suas cosmologias. Nessas 

escolas, o currículo nasce da comunidade e está atravessado por práticas espirituais, 

rituais e narrativas ancestrais, mostrando que a educação pode ser uma forma de 

resistência e de continuidade da cultura. 

A dimensão política da escola indígena é igualmente evidenciada por Dias (2023), 

ao analisar o papel da Escola Estadual Indígena Guilhermina da Silva na comunidade 

Terena, e por Nascimento (2020) e estudar a escola da retomada Mãe Terra, no Mato 

Grosso do Sul. Ambos os trabalhos destacam a gestão comunitária como elemento central 

de resistência e autonomia, pois ela garante que as decisões educacionais partam das 

necessidades e dos valores da própria aldeia. Essa perspectiva rompe com a lógica 

verticalizada da administração escolar e reafirma o protagonismo das lideranças locais na 

condução dos processos educativos.  

A construção de identidades coletivas emerge como um dos efeitos mais 

significativos da educação escolar indígena no trabalho de Schubert (2021) sobre o povo 

Tupinikim, no qual demonstra que as lutas territoriais e os processos educativos se 

entrelaçam, produzindo sentidos de pertencimento e de memória que fortalecem a 

identidade étnica. Do mesmo modo, Neto (2019) analisa a “cultura de movimento” dos 

Potiguaras como prática pedagógica que expressa corporeidade, espiritualidade e 

identidade, revelando que o corpo, no contexto indígena, também é território de saber e 

de resistência. 

Essas experiências apontam para conquistas históricas relevantes como a 

consolidação de escolas bilíngues e interculturais, o fortalecimento da gestão comunitária 

e a ampliação do protagonismo indígena nos processos educativos. Desde a Constituição 

Federal de 1988 e a homologação das Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação 

Escolar Indígena (1999), tem-se avançado no reconhecimento do direito à educação 

diferenciada. Entretanto, como enfatiza Oliveira (2022), a efetivação desse direito 

depende da capacidade das comunidades de negociar com o Estado e de manter vivas as 

suas formas próprias de organização educativa em contextos muitas vezes adversos. 

As pesquisas reunidas entre os anos de 2016 e 2023 revelam a vitalidade e a 

pluralidade dos estudos voltados à Educação Escolar Indígena no Brasil, evidenciando a 

consolidação de um campo que articula educação, território, identidade e 

interculturalidade como dimensões indissociáveis das práticas formativas e políticas de 

resistência dos povos originários. Cada uma das investigações analisadas contribui para 

compreender diferentes facetas desse processo, seja no âmbito da escola indígena como 



70 

 

 

espaço de reafirmação cultural seja na formação de professores e nas políticas públicas 

que sustentam — ou fragilizam — tais experiências. 

O estudo de José Lopes da Cunha Júnior (2016), realizado em Pernambuco, 

destaca-se por analisar o processo de resistência das etnias indígenas frente à 

institucionalização da educação escolar indígena em seus territórios. Ao investigar as 

relações entre os povos e o Estado, o autor evidencia as estratégias de retomada identitária 

e política que emergem na luta pelo reconhecimento de direitos e pela criação de modelos 

educacionais próprios. A dissertação enfatiza o protagonismo das doze etnias 

pernambucanas que, mesmo diante do histórico de apagamento, articulam-se para garantir 

uma educação intercultural e territorializada. 

Na mesma perspectiva de valorização dos saberes e práticas culturais, a tese de 

Bruno Ferreira (2020) aborda a educação escolar Kaingang a partir de um olhar interno, 

enraizado na experiência do próprio autor enquanto indígena, ativista e educador. Seu 

trabalho propõe uma reflexão sobre as possibilidades de uma escola que dialogue com os 

saberes tradicionais Kaingang e os integre de modo crítico à educação formal, 

questionando os limites impostos pelos modelos eurocentrados e propondo uma 

pedagogia da autonomia e da ancestralidade. 

De modo semelhante, Maria Conceição da Silva (2016) reconstrói a história da 

Escola Indígena Guarani Kiringue Yvotyty, localizada na aldeia Sapukai (RJ), e analisa 

sua transformação de uma iniciativa comunitária em escola estadual. O estudo revela os 

desafios e conquistas desse processo, destacando o papel das lideranças e das redes de 

apoio na consolidação de uma escola que afirma a identidade Guarani Mbya e traduz, em 

sua organização, o modo de ser e aprender de seu povo. 

O trabalho de Jaspe Valle Neto (2020), desenvolvido no Amazonas, investiga o 

currículo da Escola Municipal Indígena Dr. Jacobina, pertencente ao povo Mura, e analisa 

como o projeto curricular se entrelaça à cultura, aos saberes e à identidade comunitária. 

O autor ressalta o papel do currículo como instrumento de resistência e emancipação 

capaz de sustentar a educação intercultural e fortalecer a autonomia dos povos indígenas 

diante das imposições da escola hegemônica. 

De forma complementar, a dissertação de Edemilson Dias (2023) examina a 

contribuição da Escola Estadual Indígena Guilhermina da Silva para o fortalecimento da 

comunidade Terena da Aldeia Aldeinha, no Mato Grosso do Sul. A pesquisa evidencia 

que a educação escolar indígena, quando construída em diálogo com as lideranças locais 



71 

 

 

e sustentada pelos marcos legais, torna-se um espaço de fortalecimento coletivo e de 

consolidação da identidade étnica e cultural. 

A tese de José Adnilton Oliveira Ferreira (2022), por sua vez, desloca o olhar para 

o Estado do Amapá, ao investigar a percepção dos professores sobre a identidade étnica 

do povo Palikur no currículo escolar. Seu estudo revela tensões entre práticas pedagógicas 

e reconhecimento cultural, apontando os desafios de um sistema de ensino que ainda 

tende a reproduzir modelos uniformizadores, em detrimento da valorização das 

identidades indígenas. 

Na região Norte, Wilson Marques Navarro Júnior (2023) analisa as políticas 

etnoeducacionais voltadas aos Sateré-Mawé, habitantes das margens do Rio Mamuru, 

entre o Pará e o Amazonas. O autor destaca as dificuldades e os avanços na 

implementação dessas políticas em duas aldeias específicas, demonstrando como as 

práticas escolares se constituem como expressões de resistência política e cultural, 

articuladas às demandas comunitárias por autonomia e reconhecimento. 

A dissertação de Amanda Aliende da Matta (2019) tem como foco a Escola 

Estadual Indígena Guarani Gwyra Pepo, situada na aldeia Tenondé Porã, em São Paulo. 

O estudo analisa o processo de implementação da escola e suas implicações 

socioculturais, evidenciando os conflitos e resistências vivenciados na relação com o 

Estado e com as políticas educacionais. A autora discute como a escola se torna um 

espaço de diálogo entre saberes tradicionais e práticas institucionais, contribuindo para o 

fortalecimento da identidade Guarani Mbya e a consolidação de uma educação de base 

comunitária. 

Ainda no contexto sul-mato-grossense, Marcelo Casaro Nascimento (2020) 

desenvolve uma investigação sobre a escola da Retomada Mãe Terra, em Miranda (MS), 

sob a perspectiva dos próprios membros do povo Terena. A pesquisa aborda a escola 

como território de luta, resistência e protagonismo indígena, ressaltando o papel das 

experiências educativas na reafirmação cultural e territorial da comunidade. 

No Rio Grande do Norte, Carlos Gomes de Medeiros Neto (2019) pesquisa os 

saberes indígenas e a cultura de movimento da comunidade do Catu, articulando corpo, 

educação e ancestralidade. Seu estudo destaca como as práticas corporais e os modos de 

vida Potiguaras integram a formação escolar e expressam uma pedagogia do movimento, 

ancorada na corporeidade e na memória coletiva. 

Já Samuel Rocha de Oliveira (2022) analisa o processo educacional e cultural dos 

índios Ticuna, situados na tríplice fronteira entre Brasil, Colômbia e Peru. O autor 



72 

 

 

investiga como as fronteiras geopolíticas interferem nas práticas educativas e culturais 

desse povo, revelando as tensões entre políticas públicas nacionais e saberes tradicionais 

transfronteiriços. Seu trabalho amplia a compreensão da educação indígena em contextos 

multilíngues e multiculturais. 

A tese de Arlete Maria Pinheiro Schubert (2021) dedica-se às lutas territoriais do 

povo Tupinikim em Aracruz (ES), entre 1970 e 2010, e analisa as relações entre memória, 

cultura e educação. A autora demonstra que os processos educativos se configuram como 

parte das estratégias de resistência e de reconstrução identitária, unindo território, 

memória e escola como dimensões indissociáveis das lutas indígenas. 

Por fim, a pesquisa de Veraildes Santos Gomes (2022) analisa as políticas públicas 

de educação escolar indígena voltadas aos Tupinambá de Olivença, na Bahia, com foco 

na implementação das escolas em suas aldeias. O estudo avalia a efetividade dessas 

políticas, especialmente em relação à educação bilíngue e multicultural, e expõe os 

desafios de concretizar, nas práticas locais, as diretrizes da legislação educacional 

indígena. 

De modo geral, as pesquisas analisadas convergem na compreensão de que a 

educação escolar indígena nas aldeias é um processo dinâmico, plural e político em que 

se entrecruzam resistência, memória e luta por autonomia. A escola deixa de ser mero 

instrumento de transmissão de conteúdos e se transforma em território de diálogo 

intercultural, no qual os saberes tradicionais se afirmam diante da racionalidade ocidental. 

Assim, as comunidades indígenas demonstram que educar, para elas, é um ato de 

resistência e de esperança, no sentido freiriano do termo — uma prática emancipatória 

que vincula conhecimento, território e vida. 

 

3.3.2  Educação indígena nas escolas regulares  

Aqui, traçamos os caminhos possíveis para a inclusão da temática indígena por meio de 

práticas pedagógicas interculturais e bilíngues. A educação indígena em escolas não indígenas 

apresenta desafios específicos relacionados à inclusão da temática indígena no currículo e à 

sensibilização de professores e alunos para a diversidade cultural. Caminhos possíveis incluem a 

formação continuada de professores, a construção de materiais didáticos interculturais e bilíngues, 

e a promoção de projetos que integrem saberes indígenas às práticas pedagógicas regulares. Tais 

iniciativas contribuem para a valorização da cultura indígena, o combate a estereótipos e a 

construção de uma educação mais inclusiva e capaz de promover diálogo entre diferentes 

perspectivas culturais. 



73 

 

 

 

Quadro 2 – Educação indígena nas escolas regulares – estudos correlatos 

14. Mendes, Myriam Regina Zapaterra 

a temática indígena nos projetos pedagógicos de cursos de pedagogia melhor avaliados 

no brasil na segunda década do século XXI. doutorado em educação. pontifícia universidade 

católica de campinas, campinas. 2023. 

este estudo tem como objeto a análise dos projetos pedagógicos dos cursos de pedagogia (ppcs) 

com os melhores conceitos no sistema e-MEC, considerando instituições localizadas em 

regiões com maior densidade demográfica indígena, conforme dados do IBGE, bem como 

aquelas com melhor avaliação nas demais regiões do brasil. a pesquisa busca compreender 

como os ppcs dessas instituições incorporam — ou negligenciam — as especificidades 

socioculturais dos povos indígenas, especialmente no que se refere à formação de professores 

para atuar em contextos interculturais. o estudo visa contribuir para o debate sobre a qualidade 

da formação docente e a inclusão das demandas indígenas na estrutura curricular dos cursos de 

pedagogia. 

Fonte: BDTD/Ibict - Elaboração da autora. 

 

A presença da temática indígena nas escolas não indígenas constitui um campo de 

tensões e possibilidades no contexto educacional brasileiro. A Constituição Federal de 

1988 e a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB) nº 9.394/96 reconhecem 

o direito dos povos indígenas a uma educação específica, diferenciada, intercultural, 

bilíngue e comunitária. No entanto, a efetivação desses princípios nas escolas comuns 

ainda enfrenta obstáculos significativos, especialmente no que se refere à formação de 

professores e à inclusão curricular. 

A categoria de análise “Educação indígena nas escolas: caminhos possíveis para 

a inclusão da temática indígena, práticas pedagógicas interculturais e bilíngues” permite 

compreender os desafios e as estratégias que envolvem a construção de uma educação 

mais inclusiva e plural. A ausência de conteúdos que abordem de forma crítica e 

contextualizada as culturas indígenas contribui para a reprodução de estereótipos e para 

a invisibilização dos povos originários no espaço escolar. Como destaca Mendes (2023, 

p. 15), “a temática indígena ainda é tratada de forma superficial nos Projetos Pedagógicos 

dos Cursos de Pedagogia, mesmo nas instituições com melhores avaliações no sistema e-

MEC.” 

Diante desse cenário, torna-se urgente investir em formação continuada de 

professores, com foco na interculturalidade e na valorização dos saberes indígenas. A 

formação docente deve contemplar não apenas aspectos técnicos, mas também 

epistemológicos e éticos que levem a promover uma postura crítica e respeitosa frente à 

diversidade. Segundo Mendes (2023, p. 18), “a formação de professores para atuar em 



74 

 

 

contextos interculturais exige uma revisão profunda dos currículos dos cursos de 

licenciatura, especialmente os de Pedagogia.” 

Outro aspecto fundamental diz respeito à produção de materiais didáticos 

interculturais e bilíngues que reflitam as línguas, as cosmologias e as práticas dos povos 

indígenas. Esses materiais devem ser elaborados em diálogo com as comunidades 

indígenas, respeitando suas especificidades e promovendo o protagonismo dos sujeitos 

indígenas na construção do conhecimento. A inclusão de tais recursos no cotidiano 

escolar contribui para a construção de uma educação que reconhece e valoriza a 

pluralidade cultural brasileira. 

Além disso, a implementação de projetos pedagógicos integradores que articulem 

os saberes indígenas às práticas educativas regulares pode favorecer o desenvolvimento 

de uma cultura escolar mais sensível à diversidade. Tais iniciativas promovem o diálogo 

intercultural, rompendo com a lógica assimilacionista que historicamente permeou a 

educação brasileira. Como afirma Candau (2012, p. 14), “a interculturalidade implica 

reconhecer a existência de diferentes saberes e culturas, promovendo relações de respeito, 

diálogo e aprendizagem mútua.” 

O estudo de Mendes (2023) reforça a importância de considerar as especificidades 

regionais, especialmente em áreas com maior densidade demográfica indígena. A autora 

observa que, mesmo em contextos em que a presença indígena é significativa, os PPCs 

nem sempre contemplam as demandas desses povos, o que revela uma lacuna entre as 

diretrizes legais e a prática educacional. Essa constatação aponta para a necessidade de 

políticas públicas que incentivem a revisão curricular e a formação de professores com 

base em princípios interculturais. 

A tese de doutorado de Myriam Regina Zapaterra Mendes (2023), intitulada A 

temática indígena nos projetos pedagógicos de cursos de Pedagogia melhor avaliados 

no Brasil na segunda década do século XXI, apresenta uma análise criteriosa sobre a 

presença da temática indígena nos projetos pedagógicos de cursos de Pedagogia de 

instituições com melhores conceitos no sistema e-MEC. O estudo, desenvolvido na 

Pontifícia Universidade Católica de Campinas, investiga em que medida a alta avaliação 

institucional dos cursos se traduz em efetivo compromisso com a formação docente 

voltada à diversidade cultural, à interculturalidade e à educação escolar indígena. A autora 

parte da problemática que questiona se os cursos de Pedagogia mais bem avaliados 

cumprem o papel legal e social de formar pedagogos aptos a atuar em contextos 

interculturais, conforme previsto nas legislações educacionais vigentes. 



75 

 

 

A pesquisa adota uma metodologia de análise de conteúdo, fundamentada em 

Laurence Bardin e complementada pela análise lexicográfica com o uso do software 

IRAMUTEQ, o que confere à investigação consistência teórica e rigor estatístico. Essa 

abordagem metodológica, ao articular as abordagens qualitativa e quantitativa do corpus 

textual, possibilita identificar tendências, recorrências e ausências significativas no modo 

como a temática indígena é tratada nos documentos institucionais. A seleção dos PPCs 

foi pautada em critérios objetivos — cursos com conceitos 4 e 5 no e-MEC, distribuídos 

entre regiões de maior e menor densidade demográfica indígena segundo o IBGE —, o 

que permitiu à autora compor um panorama nacional equilibrado e representativo da 

formação pedagógica brasileira. 

Os resultados revelam que a excelência institucional, medida por indicadores de 

avaliação, não garante a qualidade social e intercultural da formação docente. Apenas um 

número restrito de cursos, entre eles os das universidades UFLA, UFC (diurno e noturno), 

UFPB, UFFS e UFES, apresentaram diretrizes pedagógicas mais explícitas voltadas à 

temática indígena e à valorização da diversidade cultural. Nos demais PPCs analisados, a 

autora observa que, embora haja menções formais à legislação — como a Lei nº 

11.645/2008, que torna obrigatório o ensino de história e cultura indígenas —, tais 

referências aparecem de modo superficial, sem repercussão prática no currículo. 

Um dos achados mais significativos diz respeito à uniformidade preocupante entre 

os cursos de diferentes regiões: mesmo nas áreas com maior concentração populacional 

indígena, como o Norte e o Centro-Oeste, não se verificou diferença estatística relevante 

quanto à incorporação da temática indígena nos PPCs. Essa constatação indica que o 

silenciamento e a negligência sobre a questão indígena não se restringem a um contexto 

regional, mas constituem um fenômeno nacional, reproduzido pela homogeneização 

curricular e pela ausência de políticas institucionais de formação intercultural. 

A autora identifica ainda equívocos conceituais recorrentes, especialmente a 

confusão entre os termos “educação indígena” e “educação escolar indígena”, revelando 

fragilidades teóricas e políticas no trato das especificidades das práticas educativas 

voltadas aos povos originários. Essa imprecisão conceitual, além de demonstrar o 

distanciamento entre os marcos legais e as práticas pedagógicas, evidencia a carência de 

uma perspectiva decolonial que valorize os saberes indígenas e desafie o modelo 

eurocentrado ainda predominante na formação docente. 

Ao discutir os resultados, Mendes articula as noções de interculturalidade, 

descolonização e compromisso político-pedagógico, destacando o papel das 



76 

 

 

universidades públicas como espaços privilegiados de resistência e transformação social. 

Sua análise tensiona os critérios oficiais de qualidade e propõe uma reflexão sobre o 

sentido ético e social da formação em Pedagogia, questionando a lógica tecnicista que 

associa excelência apenas a indicadores de desempenho. Para a autora, a verdadeira 

qualidade formativa deve incluir o compromisso com a diversidade étnico-cultural, com 

a justiça social e com a formação antirracista de educadores sensíveis às realidades 

indígenas. 

Conclui-se que o estudo de Mendes (2023) traz contribuições expressivas para o 

campo da educação escolar indígena e da formação docente intercultural, ao revelar a 

distância entre os avanços legais e sua efetivação nas práticas curriculares das 

licenciaturas. Ao evidenciar que os cursos mais bem avaliados não necessariamente 

formam profissionais preparados para atuar de modo crítico e decolonial, a pesquisa 

expõe as contradições do sistema de avaliação da educação superior e reafirma a urgência 

de reformulações nos PPCs. Em síntese, trata-se de um trabalho que articula rigor 

metodológico e compromisso político, apontando caminhos para que a formação de 

professores se torne, de fato, um espaço de reexistência, diálogo de saberes e valorização 

das epistemologias indígenas. 

Em síntese, a análise da categoria proposta evidencia que a educação indígena nas 

escolas não indígenas não deve se restringir a datas comemorativas ou abordagens 

pontuais. Ao contrário, exige uma transformação profunda nas concepções pedagógicas, 

nos currículos e nas práticas docentes. A construção de uma educação intercultural e 

bilíngue, comprometida com a justiça social e com o reconhecimento das identidades 

indígenas, é um passo fundamental para a consolidação de uma escola democrática e 

plural. 

 

3.3.3 Formação dos indígenas nas universidades  

Essa categoria expõe as dimensões de acesso, permanência e protagonismo 

acadêmico presentes na formação universitária dos indígenas. A formação de indígenas 

em instituições de ensino superior é um aspecto central para o fortalecimento da educação 

escolar indígena e da autonomia comunitária. O acesso às universidades, a permanência 

nos cursos e o protagonismo acadêmico possibilitam a capacitação de profissionais 

indígenas para atuar na educação formal e em políticas públicas. Além disso, a presença 

de indígenas na academia contribui para o reconhecimento e a valorização de saberes 

tradicionais, favorecendo a construção de currículos e práticas pedagógicas que 



77 

 

 

dialoguem com as realidades das comunidades. 

 

Quadro 3 – Formação dos indígenas nas universidades – estudos correlatos 

15. Momo, Margarida Etsuko Endo 

Os povos indígenas e sua produção acadêmica no âmbito do Programa de Ações 

Afirmativas da UFSCar. Dissertação apresentada ao Programa de Pós-Graduação em Gestão 

de Organizações e Sistemas Públicos da Universidade Federal de São Carlos, para obtenção do 

título de Mestre em Gestão de Organizações e Sistemas Públicos. São Carlos 2019. 

O presente estudo tem como foco a análise das monografias produzidas por estudantes 

indígenas graduados entre os anos de 2014 e 2017 na Universidade Federal de São Carlos 

(UFSCar), especificamente aqueles que ingressaram por meio do Programa de Ações 

Afirmativas. A pesquisa busca identificar os conhecimentos, saberes e temáticas abordadas por 

estudantes de diferentes etnias em seus trabalhos de conclusão de curso, com o objetivo de 

compreender como esses sujeitos indígenas têm articulado suas experiências, identidades e 

perspectivas culturais no espaço acadêmico. A investigação contribui para o debate sobre a 

presença indígena nas universidades, os impactos das políticas de inclusão e a valorização dos 

saberes originários na produção científica. 

16. Franca, Mauricio Serpa  
A conquista de um novo território: indígenas advogados e advogadas - um olhar 

decolonial para os cursos de Direito. Mestrado em Educação. Universidade Católica Dom 

Bosco, Campo Grande. 2021. 

O estudo investiga as experiências de advogados indígenas no ensino superior, especialmente 

no curso de Direito, e como suas identidades e vivências como indígenas são moldadas e 

desafiadas nesse ambiente universitário, em um contexto decolonial. 

17. Lopes, Jessica de Oliveira 
Contribuições da pedagogia histórico-crítica para pensar o papel da educação superior e 

a formação de indígenas. Mestrado em Educação. Universidade Metodista de Piracicaba, 

Piracicaba. 2019. 

Este estudo tem como objeto a educação superior indígena, com foco nas estruturações e 

concepções de ensino presentes nos documentos oficiais brasileiros. A pesquisa busca 

compreender como essas normativas expressam — ou ocultam — as contradições entre a lógica 

dominante da educação universitária e as demandas socioculturais dos povos indígenas. A 

investigação analisa os limites e possibilidades das políticas públicas voltadas à inclusão 

indígena no ensino superior, considerando os desafios de construção de uma universidade 

intercultural que reconheça e valorize os saberes, epistemologias e formas de organização 

próprias dos povos originários. 

18. Souza, Valdemir de 
Formação de professores Guarani e Kaiowá. Práticas pedagógicas interculturais do 

Curso Normal médio intercultural indígena Ará Verá na perspectiva da V turma 2015. 

Dissertação de Mestrado, Universidade Católica Dom Bosco. Campo Grande, 2019 

A pesquisa tem como objeto as práticas pedagógicas desenvolvidas na formação de professores 

indígenas Guarani e Kaiowá, com foco na V Turma do Curso Normal Médio Intercultural Ára 

Verá. 

Fonte: BDTD/Ibict - Elaboração da autora. 

 

A presença de estudantes indígenas nas universidades brasileiras representa um 

avanço significativo nas políticas de inclusão e na luta por reconhecimento dos povos 

originários. Desde a implementação de ações afirmativas específicas, como cotas e 

programas de apoio estudantil, observa-se um crescimento na matrícula de indígenas no 

https://repositorio.ufscar.br/browse/author?startsWith=Momo,%20Margarida%20Etsuko%20Endo


78 

 

 

ensino superior. No entanto, os desafios relacionados à permanência, à adaptação 

curricular e ao respeito às identidades culturais ainda persistem. 

As pesquisas desenvolvidas entre 2019 e 2021 por Margarida Etsuko Endo Momo, 

Maurício Serpa França, Jéssica de Oliveira Lopes e Valdenir de Souza evidenciam um 

importante movimento de expansão e consolidação da presença indígena no ensino 

superior brasileiro, articulando dimensões de formação intercultural, descolonização do 

conhecimento e valorização das epistemologias indígenas. Esses estudos compartilham 

um horizonte comum: compreender o modo como sujeitos indígenas têm se apropriado 

dos espaços acadêmicos e formativos, ressignificando os a partir de suas próprias 

experiências, linguagens e modos de pensar. 

A dissertação de Margarida Etsuko Endo Momo (2019) analisa as monografias 

produzidas por estudantes indígenas da Universidade Federal de São Carlos (UFSCar) 

que ingressaram por meio do Programa de Ações Afirmativas, entre os anos de 2014 e 

2017. A autora investiga temas, saberes e perspectivas expressos nesses trabalhos de 

conclusão de curso, buscando compreender como as identidades indígenas se projetam 

na produção científica universitária. Sua pesquisa revela um duplo movimento: por um 

lado, a inserção crescente dos povos indígenas nas universidades públicas brasileiras; por 

outro, o esforço desses sujeitos em “reflorestar” epistemologicamente o espaço 

acadêmico, inserindo nele narrativas, metodologias e problemáticas oriundas de seus 

territórios e modos de vida. O estudo de Momo amplia o debate sobre políticas de inclusão 

e presença indígenas na educação superior, mostrando que as ações afirmativas não 

apenas garantem acesso, mas também impulsionam transformações epistemológicas na 

produção de conhecimento. 

Em perspectiva próxima, a dissertação de Maurício Serpa França (2021), 

desenvolvida na Universidade Católica Dom Bosco (UCDB), traz à tona o protagonismo 

dos advogados e advogadas indígenas, propondo uma leitura decolonial dos cursos de 

Direito. França analisa as trajetórias de indígenas que, ao ingressarem e se formarem 

nesse campo, conquistam um “novo território” de atuação política e intelectual. Seu 

estudo evidencia as tensões e desafios vividos por esses sujeitos, que se inserem em um 

espaço historicamente excludente, mas o ressignificam ao integrar a cosmovisão indígena 

e a luta por direitos coletivos na prática jurídica. Ao adotar uma abordagem decolonial, o 

autor rompe com a narrativa tradicional da inclusão como assimilação, afirmando a 

presença indígena como ato de insurgência epistêmica e de transformação institucional. 



79 

 

 

A pesquisa de Jéssica de Oliveira Lopes (2019), realizada na Universidade 

Metodista de Piracicaba (UNIMEP), reflete sobre as contribuições da pedagogia 

histórico-crítica para a formação de indígenas na educação superior. A autora 

problematiza as contradições entre as normativas oficiais da educação universitária e as 

demandas socioculturais dos povos indígenas, apontando os limites e possibilidades das 

políticas públicas voltadas à inclusão. Seu trabalho evidencia que a universidade, muitas 

vezes, mantém uma lógica de homogeneização que silencia epistemologias não 

ocidentais; entretanto, também abre brechas para a construção de uma universidade 

intercultural, capaz de acolher e legitimar os saberes originários. Lopes propõe, assim, 

uma leitura crítica e dialética do processo formativo em que o confronto entre 

perspectivas — ocidental e indígena — se torna produtivo e transformador. 

Por fim, a dissertação de Valdenir de Souza (2019), também defendida na 

Universidade Católica Dom Bosco, foca a formação de professores Guarani e Kaiowá no 

Curso Normal Médio Intercultural Indígena Ára Verá, tomando como referência a quinta 

turma do programa, concluída em 2015. O autor investiga as práticas pedagógicas 

desenvolvidas nesse processo formativo e destaca o caráter intercultural e comunitário da 

experiência, que integra saberes tradicionais, línguas indígenas e valores coletivos à 

formação docente. Seu estudo demonstra que a escola indígena e os cursos específicos de 

formação são espaços de reafirmação identitária e resistência política nos quais a docência 

é compreendida como ato de continuidade cultural e exercício de autonomia coletiva. 

Em conjunto, essas quatro pesquisas delineiam um panorama consistente sobre a 

formação e a atuação de sujeitos indígenas no ensino superior e na docência, evidenciando 

tanto as conquistas quanto os desafios que ainda persistem na construção de uma 

educação verdadeiramente intercultural. Elas reafirmam que a presença indígena nas 

universidades e nos cursos de formação docente não se limita à ocupação de espaços, mas 

implica uma transformação epistemológica e política, em que o conhecimento se refaz no 

encontro entre mundos. 

 

3.3.4 Legislações  

Trata-se, aqui, do impacto das normas legais e políticas públicas na 

implementação da educação escolar indígena e na garantia de direitos educacionais e 

culturais. A análise do conjunto de leis revela que a Constituição Federal de 1988, a 

LDB/1996 e a Lei nº 11.645/2008 constituem marcos fundamentais para a garantia da 

educação diferenciada, bilíngue e intercultural dos povos indígenas. Essas normas 



80 

 

 

estabelecem direitos territoriais, linguísticos e educacionais, além de orientar a elaboração 

de políticas públicas e a implementação de práticas pedagógicas adequadas. Apesar dos 

avanços, a efetivação plena dessas legislações ainda enfrenta desafios como a formação 

insuficiente de professores, a escassez de materiais didáticos e a resistência de algumas 

instituições em adotar práticas alinhadas aos princípios legais. 

 

Quadro 4 – Legislações – estudos correlatos 

19. Rufino, Angela Maria dos Santos 

A identidade indígena, o letramento e as tecnologias hipertextuais no Referencial 

Curricular Nacional para a Educação Indígena (RCNEI). 2022. 149f. Tese (Doutorado em 

Educação). Faculdade de Educação, Universidade do Estado do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 

2022. 

Este estudo tem como objeto a educação indígena e o impacto do Referencial Curricular 

Nacional para a Educação Indígena (RCNEI) no processo de letramento dos povos originários. 

A pesquisa investiga como os dispositivos hipertextuais — como recursos digitais interativos 

e multimodais — podem ser utilizados como ferramentas educacionais que dialogam com as 

especificidades culturais e linguísticas indígenas. O objetivo é compreender de que forma o 

RCNEI, aliado às tecnologias hipertextuais, pode contribuir para a melhoria da qualidade da 

educação escolar indígena e para a preservação das identidades culturais dos povos indígenas. 

20. Heimbach, Nilva 
Culturas indígenas, ensino de arte e a LEI 11.645/2008: possibilidades interculturais? 

Tese (Doutorado em Educação) - Universidade Católica Dom Bosco, Campo Grande- MS, 

2019. 

A pesquisa tem como objeto as traduções das manifestações artísticas e culturais indígenas no 

ensino de Arte realizadas por professores não indígenas da rede pública, à luz da 

implementação da Lei 11.645/2008. 

21. Silva, Leila Tavares 
A política de escolarização indígena no estado do Acre. Dissertação. (Mestrado em 

Educação), Linha de Pesquisa: Políticas e Gestão Educacional. Rio Branco – AC. 2023. 

Este estudo tem como objeto a educação escolar indígena no estado do Acre, com foco nos 

povos indígenas acreanos e nas políticas indigenistas implementadas após a promulgação da 

Constituição Federal de 1988. A pesquisa investiga como essas políticas têm influenciado a 

estruturação da educação indígena na região, considerando os contextos históricos, 

socioculturais e territoriais dos diferentes povos originários. O objetivo é compreender os 

avanços, desafios e contradições presentes na implementação de uma educação escolar 

específica e intercultural, que respeite os saberes, línguas e modos de vida dos povos indígenas 

do Acre. 

22. Silva, Julio Pedroso da  
O diálogo entre saberes tradicionais e saberes escolares: um estudo sobre os desafios para 

a valorização da cultura do povo Kanhgág de Nonoai/RS. Mestrado em Educação. 

Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, RS. 2021. 

O estudo explora o diálogo entre os saberes indígenas e os saberes escolares, especificamente 

no contexto da educação escolar indígena do povo Kanhgág de Nonoai (RS). Foca na 

valorização da cultura e da língua Kanhgág, que estão em risco de extinção pelas novas 

gerações. 

Fonte: BDTD/Ibict - Elaboração da autora.  

 

https://www.bdtd.uerj.br:8443/browse?type=author&value=Rufino%2C+Angela+Maria+dos+Santos


81 

 

 

A educação escolar indígena no Brasil é respaldada por um conjunto de 

legislações que reconhece a diversidade cultural, linguística e territorial dos povos 

originários. A Constituição Federal de 1988 inaugura uma nova perspectiva ao garantir o 

direito à educação diferenciada. A Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional 

(LDB/1996) e a Lei nº 11.645/2008 reforçam esse compromisso, estabelecendo diretrizes 

para a inclusão da história e cultura indígenas nos currículos escolares. 

O Referencial Curricular Nacional para a Educação Indígena (RCNEI) é um 

instrumento fundamental para orientar práticas pedagógicas que respeitem as 

especificidades culturais dos povos indígenas. Rufino (2022) analisa o impacto do RCNEI 

no processo de letramento, destacando o uso de tecnologias hipertextuais como 

ferramentas que potencializam o diálogo entre saberes tradicionais e recursos 

educacionais contemporâneos. 

As pesquisas desenvolvidas por Ângela Maria dos Santos Rufino (2022), Nilva 

Heimbach (2019), Leila Tavares Silva (2023) e Júlio Pedroso da Silva (2021) 

demonstram o esforço coletivo e interdisciplinar de pesquisadores comprometidos com a 

consolidação de uma educação escolar indígena intercultural, crítica e decolonial. Esses 

trabalhos, realizados em diferentes regiões do país, revelam a amplitude e a complexidade 

das discussões que envolvem o currículo, as políticas públicas e as práticas pedagógicas 

no campo da educação indígena, abordando desde os impactos das normativas oficiais até 

o diálogo entre saberes tradicionais e escolares. 

A tese de Ângela Maria dos Santos Rufino (2022), defendida na Universidade do 

Estado do Rio de Janeiro (UERJ), analisa o Referencial Curricular Nacional para a 

Educação Indígena (RCNEI) e suas implicações no processo de letramento dos povos 

originários. A autora propõe uma leitura inovadora ao relacionar o RCNEI com o uso de 

tecnologias hipertextuais e multimodais, investigando como recursos digitais interativos 

podem ser mobilizados como ferramentas pedagógicas em contextos interculturais. Ao 

discutir o potencial das mídias digitais na preservação das línguas e identidades culturais 

indígenas, Rufino amplia o debate sobre as interfaces entre tradição e tecnologia, 

sugerindo que o letramento indígena pode se fortalecer por meio da apropriação crítica 

dos ambientes virtuais. Seu estudo representa um avanço significativo ao conectar 

currículo, tecnologia e interculturalidade, indicando caminhos para uma educação 

indígena contemporânea e dialógica. 

De modo complementar, a pesquisa de Nilva Heimbach (2019), realizada na 

Universidade Católica Dom Bosco (UCDB), investiga as traduções das manifestações 



82 

 

 

artísticas e culturais indígenas no ensino de Arte, a partir da implementação da Lei nº 

11.645/2008. A autora analisa as práticas pedagógicas de professores não indígenas da 

rede pública questionando como as expressões culturais dos povos originários são 

abordadas, representadas e reinterpretadas nas aulas de Arte. A partir das categorias de 

interculturalidade, colonialidade e diferença, Heimbach evidencia os riscos da 

folclorização e da superficialidade nas abordagens escolares, quando as culturas 

indígenas são tratadas como temas exóticos e não como sistemas de conhecimento 

autônomos. Sua tese propõe, portanto, uma pedagogia intercultural da arte que vá além 

da inclusão temática, promovendo o diálogo entre cosmovisões e modos de expressão. 

Já a dissertação de Leila Tavares Silva (2023), defendida na Universidade Federal 

do Acre (UFAC), analisa as políticas de escolarização indígena no estado do Acre, 

situando-as no contexto pós-Constituição de 1988. O estudo examina os impactos das 

políticas indigenistas na estruturação da educação escolar indígena local, destacando as 

conquistas e contradições presentes em sua implementação. Ao considerar os contextos 

históricos, socioculturais e territoriais dos diferentes povos acreanos, Leila Silva aponta 

que a efetivação de uma educação específica e intercultural depende não apenas de 

diretrizes legais, mas do reconhecimento político e institucional da diversidade indígena. 

Sua pesquisa contribui para compreender como os marcos legais se concretizam — ou se 

fragilizam — nas práticas educativas cotidianas, revelando as tensões entre o discurso da 

interculturalidade e as condições reais de oferta da educação indígena. 

O estudo de Júlio Pedroso da Silva (2021), desenvolvido na Universidade Federal 

do Rio Grande do Sul (UFRGS), analisa o diálogo entre saberes tradicionais e saberes 

escolares no contexto da educação do povo Kanhgág de Nonoai (RS). A pesquisa centra-

se nas estratégias de valorização da língua e da cultura Kanhgág, ameaçadas de 

enfraquecimento pelas novas gerações, e discute os desafios enfrentados pela escola 

indígena na preservação das práticas culturais e linguísticas. O autor evidencia que o 

processo educativo pode tanto contribuir para a reprodução de uma lógica colonial, 

quanto se constituir como espaço de revitalização cultural e resistência. Seu trabalho 

reforça a importância de reconhecer a escola indígena como território de mediação onde 

os saberes tradicionais encontram possibilidades de continuidade e reexistência diante das 

pressões da cultura dominante. 

Em conjunto, essas quatro pesquisas demonstram que a educação escolar indígena 

no Brasil está intrinsecamente ligada à disputa por narrativas, sentidos e representações. 

Enquanto Rufino aponta o papel das tecnologias digitais na construção de novas formas 



83 

 

 

de letramento intercultural, Heimbach evidencia as tensões estéticas e políticas que 

emergem na representação das culturas indígenas no ensino de Arte. Leila Silva, por sua 

vez, problematiza as políticas públicas e sua (in)capacidade de assegurar uma educação 

específica e autônoma, e Júlio Pedroso da Silva reafirma a centralidade do diálogo entre 

saberes como eixo de resistência e de valorização identitária. 

Esses estudos convergem, portanto, na defesa de uma educação indígena 

pluriepistêmica, territorializada e politicamente comprometida, que reconheça os povos 

originários como produtores de conhecimento e não apenas como objetos de estudo. Ao 

articular currículo, política, arte e tecnologia sob uma perspectiva decolonial, as pesquisas 

reafirmam que educar, para os povos indígenas, é também um ato de resistência e de 

continuidade da vida. 

A educação escolar indígena, nesse contexto, deve ser compreendida como um 

direito coletivo, um instrumento de resistência e uma expressão da diversidade cultural 

brasileira. 

 

3.4. Quadros da Pesquisa3 

 

A elaboração dos quadros se justifica pela necessidade de sistematizar, organizar 

e tornar visível o conjunto de informações levantadas durante a análise das dissertações 

e teses. Embora o texto descritivo anterior já apresente os principais achados, a construção 

dos quadros cumpre funções descritivas e analíticas complementares que fortalecem a 

consistência da pesquisa. 

Primeiro, os quadros permitem comparar de forma objetiva elementos essenciais 

dos trabalhos — local da pesquisa, abordagem metodológica, foco temático, sujeitos, 

contribuições e limites —, facilitando a identificação de padrões, recorrências e 

singularidades que nem sempre se evidenciam apenas pela exposição narrativa. Além 

disso, eles funcionam como instrumentos de síntese, possibilitando uma visão panorâmica 

do campo de estudos nos últimos dez anos. Essa síntese, organizada em categorias, 

contribui para confirmar as tendências apontadas no texto e sustentar, com dados 

explícitos, as conclusões apresentadas posteriormente. 

Os quadros também favorecem a transparência metodológica, já que demonstram 

 
3 Todas as dissertações e teses estão na integra no drive: 
https://drive.google.com/drive/folders/1cbj2rZaogEUjc2IgQIshaeT_aFCsPCx3?usp=sharing  
 

https://drive.google.com/drive/folders/1cbj2rZaogEUjc2IgQIshaeT_aFCsPCx3?usp=sharing


84 

 

 

de forma clara como os dados foram organizados, analisados e confrontados. Com isso, 

tornam-se úteis tanto para o leitor quanto para o pesquisador, permitindo que a análise 

seja compreendida, revisitada e verificada. 

Por fim, as informações sistematizadas nos quadros serviram de base para a 

definição das categorias de análise e para o desenvolvimento das interpretações 

apresentadas no capítulo analítico. Em outras palavras, não se trata de repetição do texto, 

mas de um passo metodológico fundamental: os quadros transformam o conjunto de 

trabalhos em um corpus organizado sobre o qual foi possível realizar comparações, 

inferências e interpretações mais consistentes. 

 

Quadro 5 - BDTD 

1.Autor Cunha Júnior, José Lopes da 
Título e 

tema 
Educação escolar indígena em Pernambuco: interculturalidade, retomadas 

e sujeitos indígenas. Recife, 2016. Dissertação de Mestrado. Programa de Pós-

Graduação em Educação, Culturas e Identidades. Universidade Federal Rural de 

Pernambuco e Fundação Joaquim Nabuco. 2016. 
Palavra-

chave 
Educação escolar. Decolonialidade. Política indígena. Retomadas.  

Objeto O objeto da pesquisa é o processo de resistência das etnias indígenas em 

Pernambuco em relação à instituição da Educação Escolar Indígena em seus 

territórios. A pesquisa foca nas relações dos povos indígenas com o Estado e no 

desenvolvimento de um sistema educacional específico e intercultural nas doze 

etnias que resistiram e permanecem atuantes na região. O objeto da pesquisa é 

analisar como as etnias indígenas em Pernambuco têm lutado para implantar 

seus próprios sistemas educacionais indígenas e para garantir o reconhecimento 

de suas identidades culturais e direitos territoriais. 
Problema O problema está relacionado à dificuldade de implementação e reconhecimento 

da educação escolar indígena no contexto de um sistema educacional que é, 

historicamente, monocultural e excludente. A pesquisa investiga como essas 

comunidades, após séculos de exploração e opressão, têm resistido ao Estado 

para conquistar o direito à educação diferenciada, ao mesmo tempo que 

enfrentam a omissão estatal em relação aos seus direitos territoriais e culturais. 

Como as etnias indígenas de Pernambuco, após séculos de exploração, 

conseguiram resistir à imposição de um sistema educacional monocultural e, no 

contexto da redemocratização, implementar um sistema educacional que 

respeite suas identidades culturais e direitos coletivos? 
Objetivo O objetivo da pesquisa é pontuar o processo histórico e político das etnias 

indígenas em Pernambuco, especialmente após a Constituição de 1988, quando 

se torna possível o reconhecimento dos direitos coletivos dessas comunidades, 

incluindo o direito à educação escolar indígena diferenciada. A pesquisa busca 

compreender como essas etnias negociaram com o Estado para garantir um 

sistema intercultural e específico, fundamentado no Projeto Político Pedagógico 

Indígena. 
Associação A associação se dá entre a luta das etnias indígenas e as normas educacionais 

impostas pelo Estado-nação brasileiro. As comunidades indígenas, por meio de 

organizações como a Apoinme e a Copipe, buscam estabelecer um diálogo e 

uma negociação com o Estado para criar um sistema educacional diferenciado, 

enquanto enfrentam as normas monoculturais do sistema educacional vigente. 

Além disso, há uma associação entre o reconhecimento dos direitos territoriais 

http://www.tede2.ufrpe.br:8080/tede2/browse?type=author&value=CUNHA+J%C3%9ANIOR%2C+Jos%C3%A9+Lopes+da


85 

 

 

e o reconhecimento das identidades culturais das etnias indígenas, que é 

promovido pela luta dessas comunidades. A pesquisa explora a associação entre 

a resistência indígena e a luta pelo reconhecimento e implementação da 

educação escolar indígena, focando em como as organizações indígenas e suas 

lideranças têm atuado em conjunto para garantir direitos coletivos e territoriais. 
Análise de 

pesquisa 

A análise de pesquisa revela que, desde a Constituição de 1988, as etnias 

indígenas de Pernambuco passaram a ser reconhecidas como sujeitos políticos, 

com direitos coletivos e territoriais. Isso gerou uma série de embates e 

negociações com o Estado no campo da educação, pela imposição estatal de um 

sistema monocultural. As etnias indígenas, com o apoio de organizações da 

sociedade civil como a Apoinme e a Copipe, desenvolveram estratégias de 

resistência, utilizando seus projetos político-pedagógicos indígenas para 

construir um modelo educacional próprio que refletisse suas identidades e seus 

saberes tradicionais. A análise utiliza o Ciclo de Políticas de Ball e Bowe para 

compreender como esses processos de resistência e negociação se deram ao 

longo do tempo. 

A pesquisa analisa como as etnias indígenas em Pernambuco desenvolveram um 

projeto educacional próprio, enfrentando a imposição das normas monoculturais 

do Estado, e como as organizações indígenas atuaram para reconhecer e 

implementar suas demandas educacionais e territoriais. 
2. Autor Ferreira, Bruno 
Título e 

tema 
ŨN SI AG TŨ PẼ KI VẼNH KAJRÃNRÃN FÃ. O papel da escola Kaigang. 

Tese de doutorado apresentada ao Programa de Pós-Graduação em Educação da 

Universidade Federal do Rio Grande do Sul. 2020 
Palavra-

chave 
Pedagogia kaingang. Educação. Escola. Povo kaingang.  

Objeto O estudo investiga a educação escolar indígena Kaingang, com foco na 

construção de uma escola que respeite as especificidades culturais, tradições e 

modos de aprendizagem do povo Kaingang, a partir das experiências do autor 

como indígena, ativista e educador. 
Problema Como as escolas indígenas Kaingang no Rio Grande do Sul podem ser 

repensadas para incorporar as concepções de educação, sociedade e mundo dos 

próprios Kaingang, superando os modelos educacionais impostos pelos não 

indígenas. 
Objetivo Propor caminhos para a construção de uma escola Kaingang que respeite e 

fortaleça a identidade cultural e os conhecimentos tradicionais, promovendo a 

interculturalidade e a autonomia do povo Kaingang nas questões educacionais. 
Associação A pesquisa está associada à reflexão sobre a educação escolar indígena no Brasil, 

destacando a importância da valorização das culturas, saberes e práticas 

ancestrais para a criação de políticas públicas e pedagogias que atendam às 

necessidades reais dos povos indígenas. 
Análise de 

pesquisa 

A pesquisa foi realizada por meio de uma metodologia colaborativa, com ênfase 

na reciprocidade e complementaridade, pautada na cosmologia Kaingang Kamẽ 

e Kajru. O autor utilizou rodas de conversa com velhos sábios (Kófa), 

professores, estudantes e membros das comunidades, além de traduzir e 

ressignificar conceitos entre as línguas Kaingang e portuguesa. A pesquisa 

também apresentou práticas pedagógicas concretas do Instituto Estadual de 

Educação Indígena Ângelo Manhká Miguel como exemplos de iniciativas que 

buscam fortalecer os saberes Kaingang. O estudo propõe a criação de uma escola 

que não apenas eduque, mas que também contribua para a luta pela manutenção 

da identidade, autonomia e poder do povo Kaingang, promovendo uma educação 

que reflita as relações interculturais e as diversidades do presente e do futuro. 
3. Autor Gomes, Veraildes Santos 
Título e 

tema 
Políticas públicas da educação escolar indígena: histórias e vivências dos 

Tupinambá de Olivença. Tese apresentada como requisito parcial para 

https://www.teses.usp.br/index.php?option=com_jumi&fileid=17&Itemid=160&id=67A6E1699096&lang=pt-br


86 

 

 

obtenção do título de Doutor em História, pelo Programa de Pós-Graduação em 

História da Universidade do Vale do Rio dos Sinos – UNISINOS.  Bahia. São 

Leopoldo, 2022. 
Palavra-

chave 
Políticas Públicas Educacionais. Educação Indígena. Escolar Indígena. 

Tupinambá de Olivença. 
Objeto O estudo analisa as políticas públicas do estado da Bahia voltadas para as 

comunidades indígenas, com foco específico nas comunidades Tupinambá de 

Olivença, em Ilhéus, e na implementação de escolas nas suas aldeias. A pesquisa 

avalia a efetividade dessas políticas, especialmente no que tange à educação 

bilíngue e multicultural para os indígenas. 
Problema Como as políticas públicas relacionadas à educação indígena na Bahia, 

especialmente aquelas voltadas para os Tupinambá de Olivença, são efetivadas 

na prática? Quais são os avanços e os desafios na implementação de uma 

educação que respeite as especificidades culturais e linguísticas desse povo?  
Objetivo O objetivo da pesquisa foi avaliar a aplicação das políticas educacionais 

públicas destinadas aos povos indígenas, com ênfase na análise das escolas nas 

aldeias Tupinambá de Olivença, confrontando a teoria das leis e decretos com 

a realidade prática das escolas locais. 
Associação A pesquisa se insere no contexto das lutas dos povos indígenas, particularmente 

dos Tupinambá, por direitos e reconhecimento, refletindo sobre a emergência 

dos movimentos indígenas e os desafios históricos enfrentados para garantir 

acesso à educação escolar de qualidade que respeite sua identidade e cultura. 

Está também associada aos debates sobre educação escolar indígena e a 

implementação das orientações legais sobre ensino bilíngue e multicultural. 
Análise de 

pesquisa 

A metodologia adotada foi qualitativa, combinando visitas às aldeias, 

observação direta das escolas, entrevistas com 11 pessoas envolvidas com a 

educação escolar indígena e a análise de documentos legais (leis, decretos, 

resoluções, pareceres e portarias). A pesquisa revelou que, apesar dos avanços 

nos últimos anos, especialmente devido à mobilização dos Tupinambá e ao 

fortalecimento do movimento indígena, persistem diversos desafios na 

efetivação das políticas públicas. A educação escolar oferecida ainda encontra 

dificuldades em integrar de forma efetiva as práticas educacionais tradicionais 

indígenas com o modelo escolar formal, evidenciando lacunas na 

implementação das leis e na garantia de uma educação verdadeiramente bilíngue 

e multicultural. 
4. Autor Momo, Margarida Etsuko Endo 
Título e 

tema 
Os povos indígenas e sua produção acadêmica no âmbito do Programa de 

Ações Afirmativas da UFSCar. Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Gestão de Organizações e Sistemas Públicos, da Universidade 

Federal de São Carlos, para obtenção do título de Mestre em Gestão de 

Organizações e Sistemas Públicos. São Carlos, 2019. 
Palavra-

chave 
Movimento social indígena. Educação indígena. Vestibular indígena. 

Objeto O presente estudo tem como objeto a análise das monografias elaboradas por 

estudantes indígenas graduados entre 2014 e 2017 na Universidade Federal de 

São Carlos, especificamente os que ingressaram por meio do Programa de Ações 

Afirmativas. O foco da pesquisa reside na identificação dos conhecimentos e 

temáticas trazidas pelos estudantes de diferentes etnias em seus trabalhos de 

conclusão de curso. 
Problema A pesquisa busca compreender de que maneira as monografias produzidas pelos 

estudantes indígenas contribuem para o reconhecimento e respeito à diversidade 

cultural, bem como para o aprofundamento da democracia no Brasil, refletindo 

sobre o impacto da presença indígena no contexto universitário, tanto nos temas 

abordados quanto nos métodos e abordagens utilizados. 

https://repositorio.ufscar.br/browse/author?startsWith=Momo,%20Margarida%20Etsuko%20Endo


87 

 

 

Objetivo O objetivo principal foi investigar os conhecimentos incorporados nas 

monografias, com ênfase nas temáticas relacionadas às culturas indígenas, e 

avaliar como esses trabalhos podem colaborar para a valorização da diversidade 

cultural no contexto educacional, propondo uma educação que vá além da mera 

inclusão formal e se abra para a valorização dos saberes e modos de vida 

indígenas. 
Associação A pesquisa se insere no debate contemporâneo sobre a inclusão das minorias, 

em especial os povos indígenas no ensino superior, e sobre a necessidade de 

transformar a educação universitária para que esta não apenas admita a presença 

de indígenas, mas reconheça e valorize suas culturas e saberes, rompendo com 

a prática etnocêntrica historicamente associada ao processo de “civilização” dos 

povos indígenas. 
Análise de 

pesquisa 

Foram selecionadas e analisadas oito monografias de diferentes cursos de 

graduação. A análise foi realizada com base na investigação dos problemas 

tratados, das abordagens temáticas, dos referenciais teóricos e metodológicos, 

bem como dos procedimentos adotados na coleta de dados e na sistematização 

dos resultados. Observou-se que, independentemente do curso, as monografias 

frequentemente abordaram temas valorizados pelas etnias indígenas, tais como 

mitos, lendas, ritos, jogos indígenas, e questões relacionadas à história e à luta 

pela delimitação de terras. Além disso, constatou-se que as produções 

acadêmicas empregaram abordagens próprias das culturas indígenas, como 

relatos históricos da formação dos povos e das suas lutas territoriais, refletindo 

um movimento de valorização da cultura indígena dentro do espaço acadêmico. 
5. Autor Rufino, Angela Maria dos Santos 
Título e 

tema 
A identidade indígena, o letramento e as tecnologias hipertextuais no 

Referencial Curricular Nacional para a Educação Indígena (RCNEI). 2022. 

Tese (Doutorado em Educação). Faculdade de Educação, Universidade do 

Estado do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2022. 
Palavra-

chave 
Educação indígena. Identidade indígena. Letramento. Tecnologias hipertextuais. 

Objeto O objeto da pesquisa é a educação indígena e o impacto do Referencial 

Curricular Nacional para a Educação Indígena (RCNEI) no letramento indígena, 

com foco no uso de dispositivos hipertextuais como ferramenta educacional. 

O objeto é entender como o RCNEI e as tecnologias hipertextuais podem ser 

usadas para melhorar a educação e preservar as identidades culturais dos povos 

indígenas. 
Problema O problema da pesquisa está na dificuldade de integração das práticas culturais 

e educativas indígenas no sistema educacional formal. Isso inclui a falta de 

valorização da oralidade indígena, a dificuldade de acesso às tecnologias (como 

a internet) e o desrespeito à autonomia das comunidades indígenas no processo 

educacional. 

Como o currículo educacional formal e as tecnologias hipertextuais podem ser 

empregados para valorizar o letramento indígena e ajudar a preservar as 

identidades culturais indígenas, diante dos desafios impostos pela sociedade não 

indígena e pelo legado do colonialismo? 
Objetivo O objetivo geral da pesquisa é analisar o RCNEI e sua aplicação no letramento 

indígena, com um foco especial no uso de tecnologias hipertextuais como um 

meio para preservar e visibilizar as práticas culturais e identitárias dos povos 

indígenas. 

O objetivo é examinar como o RCNEI, juntamente com as tecnologias 

hipertextuais, pode ser usado para fortalecer o letramento indígena e a 

preservação das identidades culturais dos povos autóctones* 

*povos originários de um determinado território, também conhecidos como 

povos indígenas ou aborígenes. Eles são os primeiros habitantes de um local, 

cuja presença e cultura são ancestrais à chegada de outros povos.  

https://www.bdtd.uerj.br:8443/browse?type=author&value=Rufino%2C+Angela+Maria+dos+Santos


88 

 

 

Associação A associação nesta pesquisa se refere à relação entre o uso das tecnologias 

hipertextuais e o fortalecimento das práticas culturais indígenas, especialmente 

na valorização da oralidade e das identidades indígenas. Além disso, também há 

uma associação entre a resistência ao colonialismo e a autonomia educacional 

das comunidades indígenas. 

A pesquisa explora a associação entre o uso de tecnologias digitais 

(hipertextuais) e a valorização do letramento indígena, com a hipótese de que, 

se bem aplicadas, essas tecnologias podem ajudar a preservar e reforçar a 

identidade indígena. 

Trata-se de uma investigação de natureza qualitativa, de caráter teórico-

conceitual e aplicado, com foco na análise documental e crítica do RCNEI, a 

partir de referenciais que dialogam com a diversidade cultural e linguística dos 

povos indígenas. A pesquisa não se limita a uma leitura normativa do 

documento, mas propõe interpretá-lo à luz das práticas e vivências escolares de 

comunidades indígenas, em especial da região Norte do Brasil. 
Análise de 

pesquisa 

A análise da pesquisa revela que, embora o Referencial Curricular Nacional para 

a Educação Indígena (RCNEI) tenha como objetivo promover a inclusão das 

culturas indígenas no currículo formal, ele ainda enfrenta dificuldades 

significativas. As narrativas orais das comunidades indígenas continuam a ser 

marginalizadas, muitas vezes reduzidas a aspectos místicos e fantasiosos, em 

vez de serem reconhecidas como conhecimentos legítimos. Apesar das 

iniciativas educacionais, as populações indígenas ainda enfrentam um sistema 

de enclausuramento em que suas narrativas orais são consideradas místicas e não 

científicas. Isso está ligado a uma visão cartesiana que considera a cultura 

indígena como estática e primitiva, marginalizando práticas essenciais para a 

preservação da identidade dos povos originários. 

O estudo também aponta para o potencial das tecnologias hipertextuais na 

visibilização e preservação dessas identidades culturais. Contudo, o acesso 

limitado à internet e a falta de infraestrutura tecnológica nas comunidades 

indígenas tornam essas ferramentas de difícil acesso, o que impede que elas 

desempenhem um papel mais efetivo no processo educativo. 

Além disso, a pesquisa critica a sobreposição de um currículo nacional único, 

que não atende às especificidades das comunidades indígenas, deixando de lado 

suas realidades culturais e epistemológicas. A análise sugere que, para uma 

educação verdadeiramente inclusiva, é necessário repensar a autonomia 

educacional indígena, incorporando práticas culturais indígenas de forma 

legítima e respeitosa. 

Por fim, a pesquisa aponta que a valorização do letramento indígena pode ser 

alcançada, desde que as tecnologias digitais sejam empregadas de maneira 

equânime e que o currículo educacional se adapte às necessidades e identidades 

dos povos indígenas, contribuindo para o fortalecimento de suas culturas e 

saberes. 
6. Autor Silva, Maria Conceição da 
Título e 

tema 
Kyringue Ivotyty, um sonho de João, o Vera Mirim. Nova Iguaçu, RJ. 

Dissertação de Mestrado em Educação no curso de Pós-Graduação em 

Educação, Contextos Contemporâneos e Demandas Populares (PPGEDuc). 

Nova Iguaçu, RJ. 2016 
Palavra-

chave 
Escola indígena. Escola colonizadora. Guarani M’bya. Táticas de resistência. 

Objeto O objeto da pesquisa é a história e constituição da Escola Indígena Guarani 

Kiringue Yvotyty, situada na Aldeia Guarani M'Bya, Sapukai, em Angra dos 

Reis/RJ. A pesquisa foca na trajetória dessa escola, desde sua criação como 

escola comunitária até sua configuração atual como escola estadual. Ela também 

analisa os contextos sociais, políticos, intelectuais e afetivos que marcaram esse 

processo de transformação. O objeto da pesquisa é investigar o processo 

https://rima.ufrrj.br/jspui/browse?type=author&value=Silva%2C+Maria+Concei%C3%A7%C3%A3o+da


89 

 

 

histórico e as transformações da Escola Indígena Guarani Kiringue Yvotyty, 

bem como os fatores que influenciaram sua constituição e evolução ao longo do 

tempo. 
Problema O problema da pesquisa está relacionado à dinâmica de criação e evolução da 

escola indígena na aldeia, mais especificamente em como as ações comunitárias 

e as interações sociais e legais influenciaram a transição de uma escola 

comunitária para uma escola estadual. A pesquisa investiga como as interações 

entre a comunidade indígena e os contextos sociais/legais afetaram a instituição 

escolar. De que forma as ações da comunidade indígena e as interações sociais 

e legais influenciaram a constituição e a transformação da Escola Guarani 

Kiringue Yvotyty, desde sua origem como escola comunitária até sua 

configuração atual como escola estadual? 

Objetivo O objetivo da pesquisa é registrar as memórias constituintes da Escola Indígena 

da Aldeia Guarani M'Bya, Sapukai, com o intuito de investigar o processo de 

constituição e evolução da escola, desde sua criação até a sua configuração atual 

como escola estadual. Além disso, busca-se compreender os contextos políticos, 

sociais, intelectuais e afetivos que influenciaram esse processo, tendo em mente 

o ponto de vista da comunidade indígena. O objetivo é investigar como as ações 

da comunidade indígena e o contexto social e legal influenciaram a criação e 

evolução da Escola Indígena Guarani Kiringue Yvotyty, considerando as 

memórias e perspectivas da comunidade indígena. 
Associação A associação se dá entre as ações da comunidade indígena e as interações sociais 

e legais que moldaram a escola, bem como entre o contexto comunitário e o 

contexto institucional (escolar). A pesquisa também associa esses fatores ao 

processo de transformação de uma escola comunitária em uma escola estadual, 

que envolve a interação com o Estado e com os processos legais e sociais que 

influenciam a educação indígena. A pesquisa explora a associação entre as ações 

da comunidade indígena e os contextos sociais, políticos e legais, investigando 

como essas interações moldaram o percurso da Escola Guarani Kiringue 

Yvotyty. 
Análise de 

pesquisa 

A análise de pesquisa examina os processos e as memórias constituintes da 

escola, considerando os contextos que permitiram sua evolução. O estudo busca 

compreender como as interações sociais e legais com o Estado e com outras 

instituições influenciaram a transição de uma escola comunitária para uma 

escola estatal. A pesquisa se orienta por uma metodologia sensível, que 

considera as perspectivas da comunidade indígena enquanto atores principais e 

muitas vezes marginalizados nesse processo. 

 A análise da pesquisa visa compreender como os contextos sociais e legais e as 

ações da comunidade indígena foram determinantes na criação e transformação 

da escola, observando as tensões e negociações entre as interações indígenas e a 

sociedade maior, e como essas interações influenciam a institucionalização da 

escola. 
7. Autor Valle Neto, Jaspe 
Título e 

tema 
Currículo da escola e cultura do povo Mura. Tese apresentada ao Programa 

de Pós-Graduação da Universidade Federal do Amazonas, como requisito para 

a obtenção do título de Doutor em Educação, Manaus- AM, 2020.  
Palavra-

chave 
Educação escolar indígena. Cultura Mura. Escola de São Félix. Currículo Mura. 

Práticas pedagógicas. 
Objeto O estudo investiga o processo de organização, constituição e implementação da 

educação escolar Mura e seu currículo, com foco na Escola Municipal Indígena 

Dr. Jacobina, situada na aldeia São Félix, em Autazes-AM. 
Problema Como o currículo da Escola Municipal Indígena Dr. Jacobina se articula com a 

cultura e identidade do povo Mura e de que forma ele contribui para a educação 

e o fortalecimento cultural dessa comunidade. 

https://tede.ufam.edu.br/browse?type=author&value=Valle+Neto%2C+Jaspe


90 

 

 

Objetivo Analisar o currículo da Escola Municipal Indígena Dr. Jacobina, verificando 

suas interações com a cultura Mura, e entender como ele atende às necessidades 

e expectativas da comunidade indígena local. 
Associação A pesquisa se relaciona com a luta histórica por uma educação escolar indígena 

que reflita as especificidades culturais dos povos originários, e foi impulsionada 

por movimentos sociais que ocorreram no Brasil a partir dos anos 90, os quais 

reivindicavam a efetivação dos direitos educacionais para os indígenas. 
Análise de 

pesquisa 

A pesquisa adotou o método hermenêutico-dialético, com procedimentos como 

revisão de literatura, entrevistas e análise de documentos pedagógicos 

(Planejamentos grandes de 2018 e 2019, e o projeto político-pedagógico Mura). 

Os resultados mostraram que, apesar de recente, o currículo da escola está 

conseguindo integrar as demandas educacionais oficiais e as necessidades 

culturais do povo Mura, contribuindo significativamente para a preservação de 

sua identidade e fortalecimento da sua cultura, além de impactar positivamente 

na vida dos alunos da comunidade e das aldeias vizinhas. 

Fonte: BDTD/Ibict - Elaboração da autora. 

 

 

Quadro 6 - CAPES  
1. Autor Dias, Edemilson 

Título e tema A contribuição da escola estadual indígena Guilhermina da Silva para a 

comunidade terena da aldeia aldeinha no município de Anastácio, Mato 

Grosso do Sul. Mestrado em Educação. Ensino: Universidade Católica Dom 

Bosco. Campo Grande. 2023. 
Palavra-chave Educação escolar indígena. Comunidade Terena. Aldeia Aldeinha Anastácio 

(MS) 
Objeto O estudo investiga a contribuição da Escola Estadual Indígena Guilhermina 

da Silva, localizada na Aldeia Aldeinha (Anastácio, MS), no fortalecimento 

da comunidade Terena da aldeia. A pesquisa foca na percepção da 

comunidade, gestores, docentes e egressos indígenas sobre o papel da escola 

na manutenção e fortalecimento de sua identidade e cultura. 
Problema A pesquisa busca entender de que maneira a educação escolar indígena, por 

meio da Escola Estadual Indígena Guilhermina da Silva, tem impactado o 

fortalecimento da comunidade Terena da Aldeia Aldeinha, considerando os 

marcos legais da educação indígena e a participação das lideranças locais. 
Objetivo O objetivo geral é analisar a contribuição da Escola Estadual Indígena 

Guilhermina da Silva para o fortalecimento da comunidade Terena da Aldeia 

Aldeinha. Os objetivos específicos incluem: discutir os marcos legais da 

educação escolar indígena, entender a participação das lideranças indígenas 

na estruturação da educação, e avaliar o impacto da escola na identidade e 

cultura da comunidade. 
Associação A pesquisa está vinculada ao Programa de Pós-Graduação em Educação 

(PPGE) da Universidade Católica Dom Bosco (UCDB) e à linha de pesquisa 

“Diversidade Cultural e Educação Indígena”. A abordagem utilizada é a 

autoetnografia, uma vez que o autor é indígena da etnia Terena, o que 

possibilita uma análise de dentro da comunidade. 
Análise de 

pesquisa 

A metodologia da pesquisa incluiu levantamento bibliográfico, pesquisa 

documental sobre a Escola Estadual Indígena Guilhermina da Silva, 

entrevistas semiestruturadas com gestores, docentes e egressos da escola, 

além de conversas informais com lideranças comunitárias. O estudo também 

envolveu observação direta do contexto escolar e da interação da comunidade 

com a escola. Os resultados indicaram que a presença da escola tem 

contribuído para o fortalecimento da identidade cultural dos Terenas da 

Aldeia Aldeinha, permitindo que a comunidade se posicione de forma 



91 

 

 

afirmativa na sociedade envolvente, reafirmando seus valores e práticas 

culturais. A escola, além de cumprir seu papel educativo formal, se integra à 

vida social e cultural da aldeia, ajudando a consolidar a identidade indígena 

Terena. 
 2.Autor Ferreira, José Adnilton Oliveira 

Título e tema A identidade étnica do povo indígena Palikur no currículo escolar na 

percepção dos professores no estado do Amapá. Doutorado em Educação: 

Ensino. Universidade de Brasília, Brasília Biblioteca Depositária: BCEUnB. 

2022. 
Palavra-chave Currículo escolar. Identidade étnica. Educação indígena. 

Objeto O estudo investiga a percepção dos professores não indígenas sobre a 

identidade étnica do povo indígena Palikur no contexto do segundo segmento 

do ensino fundamental do Sistema de Organização Modular de Ensino 

Indígena (SOMEI) no Estado do Amapá. A pesquisa foca nas práticas 

pedagógicas que visam fortalecer a identidade étnica desse povo. 
Problema Quais práticas pedagógicas, no currículo escolar indígena, os professores não 

indígenas percebem como relevantes para o fortalecimento da identidade 

étnica do povo Palikur no ensino fundamental? 
Objetivo Analisar as práticas pedagógicas sobre a identidade étnica do povo Palikur no 

currículo escolar, conforme a percepção de professores não indígenas que 

atuam no sistema de ensino indígena do Amapá. 
Associação A pesquisa está vinculada à linha de pesquisa “Profissão Docente, Currículo 

e Avaliação” (PDCA) do Programa de Pós-Graduação em Educação da 

Universidade de Brasília, e ao grupo de pesquisa “Currículo: Concepções 

Teóricas e Práticas Educativas”, coordenado pela Profa. Dra. Lívia Freitas 

Fonseca Borges. Este estudo associa-se às discussões sobre a educação 

indígena, o currículo escolar e as práticas pedagógicas interculturais no 

Brasil, particularmente no contexto da formação e atuação de professores não 

indígenas nas escolas indígenas. 
Análise de 

pesquisa 

A pesquisa adota uma abordagem qualitativa, fundamentada no método 

fenomenológico empírico (MFE) e na análise de conteúdo (Bardin, 2011). A 

coleta de dados incluiu entrevistas narrativas com sete professores não 

indígenas, observação direta nas escolas e análise de documentos legais e 

acadêmicos, como a Resolução CNE/CBE n. 05/2012 e o Referencial 

Curricular Amapaense (RCA). A pesquisa revelou obstáculos significativos 

para a construção de uma educação indígena intercultural, como a falta de 

uma matriz curricular específica e comunitária, escassez de recursos 

pedagógicos e materiais didáticos adequados, a inexistência de cursos de 

formação continuada para os professores e a carência de infraestrutura 

escolar. Esses fatores limitam a implementação de um ensino que integre a 

interculturalidade e o fortalecimento da identidade étnica dos povos 

indígenas, como o Palikur. 
3.Autor Franca, Mauricio Serpa  

Título e tema A conquista de um novo território: indígenas advogados e advogadas - 

um olhar decolonial para os cursos de Direito. Mestrado em Educação: 

Ensino. Universidade Católica Dom Bosco, Campo Grande. 2021. 
Palavra-chave Indígenas Advogados. Decolonialidade. Diversidade epistêmica.  

Cursos de Direito. Universidade. 
Objeto O estudo investiga as experiências de advogados indígenas no ensino 

superior, especialmente no curso de Direito, e como suas identidades e 

vivências como indígenas são moldadas e desafiadas nesse ambiente 

universitário, em um contexto decolonial. 
Problema A chegada dos povos indígenas ao ensino superior, particularmente no curso 

de Direito, tornou-se um campo de disputas ideológicas. O estudo examina 



92 

 

 

como o ser/estar indígena na universidade é permeado por significados que 

desafiam as perspectivas coloniais e hegemônicas, ao mesmo tempo que 

busca entender as tensões e desafios vividos pelos acadêmicos indígenas. 
Objetivo O objetivo principal da pesquisa é identificar, por meio de relatos de 

advogados indígenas, a experiência de ser indígena na universidade, 

abordando essa vivência sob uma perspectiva decolonial. Os objetivos 

específicos incluem: (a) identificar as identidades, dificuldades e tensões 

vividas pelos acadêmicos indígenas antes e durante a universidade; e (b) 

verificar como o curso de Direito aborda as demandas coletivas dos povos 

indígenas, considerando sua formação e estrutura. 
Associação A pesquisa está vinculada ao Programa de Pós-Graduação em Educação da 

Universidade Católica Dom Bosco (UCDB) e ao grupo de pesquisa Educação 

Intercultural e Povos Tradicionais/CNPq. O estudo se insere na linha de 

pesquisa Diversidade Cultural e Educação Indígena e adota uma abordagem 

decolonial, focando nas narrativas de resistência e fortalecimento da 

identidade indígena. 
Análise de 

pesquisa 

A pesquisa adota uma metodologia qualitativa, com entrevistas realizadas via 

Google Meet com advogados indígenas (Pataxó e Makuxi) que fazem parte 

da primeira rede de advogados indígenas do Brasil, em parceria com a 

Articulação dos Povos Indígenas do Brasil (APIB) e o Instituto Pró-Bono. A 

análise teórica baseia-se em estudos decoloniais, que permitiram ao autor 

compreender a importância dos afetos no processo de afirmação do ser 

indígena. O estudo destaca as angústias e realizações de um acadêmico 

indígena Terena, enfatizando a resistência epistêmica contra os discursos 

coloniais presentes na educação superior e na formação profissional, como 

forma de fortalecer a identidade indígena e suas demandas coletivas. 
4. Autor Heimbach, Nilva 

Título e tema Culturas indígenas, ensino de arte e a Lei 11.645/2008: possibilidades 

interculturais? Tese (Doutorado em Educação) - Universidade Católica 

Dom Bosco, Campo Grande- MS, 2019 
Palavra-chave Lei 11.645/2008. Ensino de Arte.  Interculturalidade. Colonialidade. 

Diferença. 
Objeto A pesquisa tem como objeto as traduções das manifestações artísticas e 

culturais indígenas no ensino de Arte realizadas por professores não indígenas 

da rede pública, à luz da implementação da Lei 11.645/2008. 
Problema 

Como os professores de Arte não indígenas traduzem e abordam as culturas 

indígenas no espaço escolar? De que maneira essas traduções contribuem (ou 

não) para uma educação intercultural, crítica e descolonizadora? 

Objetivo 

Identificar e analisar como os saberes, culturas e manifestações artísticas 

indígenas são abordados no ensino de Arte, problematizando as 

representações construídas pelos professores e investigando o grau de 

efetividade da Lei 11.645/2008 na prática pedagógica em Campo Grande/MS. 

Associação 

A pesquisa está vinculada ao Grupo de Pesquisa Educação e 

Interculturalidade e à linha de pesquisa Diversidade Cultural e Educação 

Indígena da UCDB. Teoricamente, apoia-se nos Estudos Culturais (Hall, 

Bhabha), no Grupo Modernidade/Colonialidade (Quijano, Mignolo) e nas 

abordagens de interculturalidade crítica (Candau, Walsh). Também dialoga 

com autores como Silva, Grupioni, Moreira e Cesarino, que discutem as 

marcas coloniais no currículo e na representação da arte indígena nos 



93 

 

 

contextos escolares. 

Análise de 

pesquisa 

A análise, de natureza qualitativa, foi construída a partir de interações em um 

grupo de WhatsApp com professores de Arte não indígenas da rede pública. 

Os dados revelam que, embora existam iniciativas individuais que buscam 

romper estereótipos e ampliar os repertórios culturais dos estudantes, muitas 

vezes essas propostas ocorrem de forma isolada, sem apoio sistemático do 

poder público. As práticas pedagógicas analisadas mostram que a arte pode 

funcionar como canal de negociação intercultural e de ruptura com lógicas 

colonizadoras, desde que sejam reconhecidas as cosmovisões próprias das 

estéticas indígenas e superados os modelos de tradução que reduzem a 

diferença a elementos folclóricos ou exóticos. A escola, nesse contexto, pode 

se tornar um espaço de criação, imaginação e diálogo, contribuindo para o 

reconhecimento da diversidade e para o enfrentamento de silenciamentos 

históricos das manifestações artísticas indígenas. 
1. Autor Junior, Wilson Marques Navarro 

Título e tema Políticas Etnoeducacionais para os Sateré-Mawé nas Aldeias do Rio 

Mamuru – PA. Mestrado em Educação. Universidade Federal do Rio 

Grande, Rio Grande. 2023. 
Palavra-chave Educação escolar indígena. Etnoeducação. Juruti/PA. Currículo indígena. 

Sateré-Mawé.  
Objeto O objeto da pesquisa é a implementação das políticas públicas 

etnoeducacionais voltadas para os indígenas da etnia Sateré-Mawé que 

habitam às margens do rio Mamuru, na divisa entre os estados do Pará e 

Amazonas, com foco nas práticas escolares em duas aldeias: Nossa Senhora 

Aparecida (Juruti-PA) e Ipiranga (Aveiro-PA). 
Problema A pesquisa parte da seguinte questão central: como se dá a implementação 

das políticas etnoeducacionais para os indígenas Sateré-Mawé nas aldeias do 

rio Mamuru (PA)? O problema remete às dificuldades enfrentadas na 

efetivação de uma educação escolar indígena que respeite e promova a 

memória, a identidade e os saberes tradicionais dessa população no contexto 

amazônico. 
Objetivo O objetivo geral consiste em analisar a efetivação das políticas públicas 

educacionais voltadas aos indígenas Sateré-Mawé nas aldeias do rio Mamuru, 

com ênfase na atuação da escola indígena como espaço de afirmação 

identitária e reconstrução cultural. 
Associação A pesquisa ancora-se nos conceitos de etnoeducação, colonização e 

decolonização, dialogando com autores que discutem: 

- a educação escolar indígena, 

- o território indígena como espaço cultural, e 

- a interculturalidade no currículo. 

Também se apoia na análise das normativas legais, como: 

- Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Indígena, 

- Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB nº 9.394/96), 

e Constituição Federal de 1988. 

Do ponto de vista metodológico, trata-se de uma pesquisa qualitativa e 

descritiva, com trabalho de campo realizado em duas aldeias, mediante: 

- entrevistas semiestruturadas com quatro docentes indígenas, uso da técnica 

da História Oral com o cacique, e observações registradas em caderno de 

campo. 
Análise de 

pesquisa 

Os resultados apontam que a presença de professores indígenas da mesma 

etnia é um fator essencial para a concretização das políticas etnoeducacionais, 

possibilitando que a escola funcione como um espaço de reflorestamento 

cultural, conforme a metáfora adotada pelos próprios sujeitos da pesquisa. A 



94 

 

 

escola é percebida, sobretudo pelo cacique, como um território de resistência 

e descolonização, no qual a práxis pedagógica dos professores indígenas se 

torna instrumento de revalorização dos saberes ancestrais. 

A pesquisa revela, ainda, o desejo coletivo pela permanência das crianças na 

escola indígena, como forma de garantir a continuidade da cultura Sateré-

Mawé frente ao apagamento histórico e ao avanço de modelos educacionais 

hegemônicos. A voz do cacique, eternizada por meio da história oral, torna-

se símbolo da reivindicação por uma educação diferenciada, bilíngue e 

intercultural, fundamentada nos modos próprios de ser, viver e aprender do 

povo Sateré-Mawé. 
2. Autor  Lopes, Jessica de Oliveira 

Título e tema Contribuições da pedagogia histórico-crítica para pensar o papel da 

educação superior e a formação de indígenas. Mestrado em Educação. 

Universidade Metodista de Piracicaba, Piracicaba. 2019. 
Palavra-chave Psicologia histórico-cultural. Pedagogia histórico-crítica. Educação superior 

indígena. 
Objeto O objeto da pesquisa é a educação superior indígena, com ênfase nas 

estruturações e concepções de ensino presentes nos documentos oficiais 

brasileiros. A investigação visa compreender como essas normativas 

expressam — ou ocultam — as contradições entre a lógica dominante da 

educação universitária e as demandas socioculturais dos povos indígenas. 
Problema A pesquisa busca responder: quais concepções de ensino e aprendizagem são 

expressas nos documentos oficiais referentes à educação superior indígena. 

Como essas concepções dialogam com as contradições históricas, culturais e 

epistemológicas entre a universidade e os povos indígenas? 

Nesse sentido, problematiza-se o tensionamento entre o ensino voltado à 

formação de mão de obra e aquele comprometido com o desenvolvimento 

humano integral, bem como entre os conhecimentos científicos 

sistematizados e os saberes tradicionais indígenas. 
Objetivo Analisar, à luz da psicologia histórico-cultural e da pedagogia histórico-

crítica, os paradoxos e contradições presentes nos documentos oficiais sobre 

a educação superior indígena no Brasil, considerando a interface entre os 

saberes acadêmicos e os saberes originários. 
Associação A pesquisa ancora-se nos fundamentos da psicologia histórico-cultural (com 

destaque para a formação humana por meio da mediação e da cultura) e da 

pedagogia histórico-crítica, que defende a função social da escola na 

apropriação crítica dos conhecimentos científicos historicamente produzidos 

pela humanidade. Ambas as abordagens oferecem subsídios teóricos para a 

crítica ao relativismo cultural e ao multiculturalismo superficial, muitas vezes 

presentes nos discursos oficiais. A análise documental está voltada para as 

políticas educacionais voltadas à população indígena, especialmente no 

âmbito do ensino superior. 
Análise de 

pesquisa 

A investigação revela que os documentos oficiais analisados expressam 

tensões e ambivalências: ao mesmo tempo em que reconhecem a diversidade 

cultural e o direito à educação diferenciada, mantêm-se ancorados em 

discursos pós-modernos e relativistas que frequentemente desvalorizam o 

papel da escola como mediadora do conhecimento científico. Tais 

documentos, embora resultem de conquistas dos movimentos indígenas, 

revelam limitações conceituais e pedagógicas que contribuem para a 

perpetuação de um modelo escolar distante das reais demandas formativas 

dos povos indígenas. 

A pesquisa ressalta que os povos indígenas reivindicam o acesso pleno ao 

conhecimento erudito como forma de resistência política e cultural, e não 

como substituição de seus saberes ancestrais, mas como ferramenta para 



95 

 

 

enfrentar a lógica do capital e das desigualdades estruturais. Constata-se 

também que a produção acadêmica sobre educação indígena no ensino 

superior ainda é incipiente, predominando estudos voltados à educação 

básica, o que reforça a urgência de ampliar as investigações nessa área. 

Por fim, destaca-se a necessidade de uma concepção de ensino que vá além 

da celebração da diferença cultural e que assegure, de modo crítico e dialético, 

a articulação entre saberes tradicionais e conhecimento científico, 

contribuindo para uma educação superior indígena emancipadora e 

historicamente comprometida com a transformação social. 

3. Autor Matta, Amanda Aliende da 
Título e tema Escola estadual indígena guarani Gwyra Pepo: conflitos e resistências da 

educação escolar indígena no Brasil. Mestrado em Educação: história, 

política, sociedade. Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo. 

2019. 
Palavra-chave Escola Estadual Indígena Guarani Gwyra Pepo (São Paulo, SP). Índios. 

Educação. São Paulo (cidade). História. Escolas indígenas. Brasil. Currículos. 

Multiculturalismo. 
Objeto A pesquisa tem como objeto de estudo a Escola Estadual Indígena Guarani 

Gwyra Pepo, localizada na aldeia Guarani Mbya Tenondé Porã, no distrito de 

Parelheiros, município de São Paulo. O foco recai sobre o processo de 

implementação da escola e suas implicações culturais e políticas no contexto 

da comunidade indígena. 
Problema A investigação parte da seguinte questão central: A escola indígena é uma 

imposição externa ou a efetivação de um direito coletivo? O problema reside 

em compreender se a presença da instituição escolar representa um 

instrumento de dominação cultural ou um espaço de afirmação identitária e 

autonomia política para os Guarani Mbya. 
Objetivo O objetivo principal da dissertação é compreender historicamente a 

implementação da Escola Estadual Indígena Guarani Gwyra Pepo, analisando 

suas relações com as transformações culturais e políticas ocorridas na aldeia 

Tenondé Porã. 
Associação A pesquisa está inserida no campo dos estudos da história da educação escolar 

em contextos de diversidade cultural e política, articulando os temas da 

educação indígena, políticas públicas e autonomia comunitária. Para isso, são 

analisados documentos como o projeto político-pedagógico e o currículo da 

escola, dialogando com as práticas e saberes da comunidade Guarani Mbya. 
Análise de 

pesquisa 

A metodologia é de base qualitativa e combina pesquisa de campo de caráter 

etnográfico, história oral e análise de fontes documentais escritas. A análise 

revela que a constituição da escola está intrinsecamente relacionada às 

transformações internas da aldeia, incluindo seus processos de organização 

política e afirmação cultural. 

A hipótese da autora é confirmada na medida em que se observa que a escola, 

longe de ser apenas um mecanismo imposto pelo Estado, assume um papel 

ambíguo e negociado, sendo também apropriada pela comunidade como um 

espaço de luta por direitos, valorização da língua e dos saberes tradicionais. 

Assim, a escola indígena surge como um campo de tensões, mas também de 

resistência, reinvenção cultural e protagonismo indígena.  
4. Autor Mendes, Myriam Regina Zapaterra 

Título e tema A temática indígena nos projetos pedagógicos de cursos de Pedagogia 

melhor avaliados no Brasil na segunda década do Século XXI. Doutorado 

em Educação. Pontifícia Universidade Católica de Campinas, Campinas. 

2023. 
Palavra-chave Projetos pedagógicos de cursos de Pedagogia. Temática indígena na formação 



96 

 

 

do pedagogo. Educação escolar indígena e interculturalidade. Análise de 

conteúdo. Análise lexicográfica. 
Objeto O objeto da pesquisa é a análise dos projetos pedagógicos dos cursos de 

Pedagogia (PPCs) com os melhores conceitos no sistema e-MEC, com ênfase 

nas instituições localizadas em regiões com maior densidade demográfica 

indígena, conforme dados do IBGE, e nas de melhor avaliação nas demais 

regiões do Brasil. 
Problema A pesquisa parte da seguinte problemática: A elevada avaliação institucional 

dos cursos de Pedagogia garante, de fato, a presença de diretrizes formativas 

voltadas ao trabalho com populações indígenas e à valorização da 

multiculturalidade? Indaga-se ainda se os PPCs cumprem o papel legal e 

social de formar pedagogos aptos a atuar em contextos interculturais, 

conforme preconizam as legislações educacionais vigentes. 
Objetivo O objetivo central é avaliar criticamente os PPCs de cursos de Pedagogia com 

maior conceito no e-MEC, buscando verificar em que medida contemplam a 

formação para atuação com populações indígenas e com a diversidade 

cultural, contribuindo para a discussão sobre o compromisso social das 

licenciaturas em Pedagogia no Brasil. 
Associação O estudo adota como técnica principal a análise de conteúdo proposta por 

Laurence Bardin, complementada pela análise lexicográfica com o uso do 

software IRAMUTEQ. A escolha metodológica favorece uma leitura 

interpretativa e estatística dos dados textuais extraídos dos PPCs. A seleção 

dos cursos se deu com base em critérios objetivos (conceitos 4 e 5 no e-MEC 

e localização geográfica), permitindo um mapeamento nacional da presença 

da temática indígena e multicultural nos documentos analisados. 
Análise de 

pesquisa 

A análise revelou que apenas alguns cursos – entre eles os das universidades 

federais de Lavras (UFLA), Fortaleza (UFC– diurno e noturno), Mamanguape 

(UFPB), Chapecó (UFFS) e São Mateus (UFES) – apresentaram, de forma 

mais destacada, diretrizes voltadas à temática indígena e à formação 

multicultural. A pesquisa evidencia que o alto conceito institucional (4 ou 5) 

não garante, por si só, o compromisso com a formação crítica e 

contextualizada para o trabalho com povos indígenas. 

Outro achado importante diz respeito à fragilidade da legislação educacional 

como garantia da formação adequada: embora citadas nos PPCs, as normas 

legais não se traduzem, necessariamente, em práticas formativas efetivas. 

Além disso, a análise quantitativa do corpus revelou ausência de diferença 

estatística significativa entre os PPCs da Região Norte (com maior população 

indígena) e os das demais regiões, o que denuncia uma uniformidade 

preocupante quanto à negligência da temática indígena. 

A pesquisa também identificou equívocos conceituais recorrentes, 

especialmente a confusão entre os termos “Educação Indígena” e “Educação 

Escolar Indígena”, o que revela um despreparo teórico e político no trato das 

especificidades da educação promovida com e para os povos indígenas. 

Conclui-se que a investigação oferece subsídios para revisões críticas e 

reformulações dos PPCs, ressaltando a urgência de um compromisso político-

pedagógico com a diversidade e a interculturalidade. Ao fazê-lo, reforça o 

papel social das universidades públicas na promoção de uma formação 

docente antirracista e descolonizadora, e sensível às realidades dos povos 

originários. 
5. Autor Nascimento, Marcelo Casaro 

Título e tema A escola na retomada mãe terra, Miranda/MS na percepção dos donos 

da terra. Tese (Doutorado em Educação). Universidade Católica Dom 

Bosco, Campo Grande-MS, 2020 
Palavra-chave Povo Terena. Escola indígena. Território tradicional. Retomada.  



97 

 

 

Mãe Terra. 
Objeto A pesquisa tem como objeto a escola indígena na área de retomada “Mãe 

Terra”, situada no município de Miranda/MS, a partir da perspectiva dos 

membros do povo Terena. 
Problema Qual o papel desempenhado pela escola indígena na consolidação social, 

política e cultural da comunidade Terena em contexto de retomada territorial? 

De que modo os sujeitos indígenas compreendem e ressignificam a presença 

da escola em sua trajetória histórica de resistência? 

Objetivo Descrever a importância da escola indígena na área de retomada “Mãe Terra”, 

analisando sua função na organização comunitária Terena, bem como 

contextualizar historicamente os processos de deslocamento, confinamento, 

luta e reconstrução territorial do povo Terena na região pantaneira de Mato 

Grosso do Sul. 
Associação A pesquisa está vinculada à Linha de Pesquisa Diversidade Cultural e 

Educação Indígena e ao Grupo de Pesquisa Educação e Interculturalidade da 

UCDB. Apoia-se em referenciais teóricos e metodológicos da abordagem 

qualitativa, utilizando pesquisa bibliográfica, documental, observação 

participante e entrevistas com lideranças e professores Terena. O estudo 

articula a história dos deslocamentos e lutas do povo Terena com os processos 

educativos vividos nas áreas de retomada, inserindo a escola no debate sobre 

resistência, identidade e territorialidade. 
Análise de 

pesquisa 

A análise evidencia que a escola indígena na retomada “Mãe Terra” assume 

um papel central como espaço simbólico e político de afirmação identitária, 

funcionando como elo entre o passado histórico e o presente da luta por 

território. A escola não apenas contribui para a formação educacional, mas 

atua na organização da comunidade, fortalecendo a memória coletiva, o 

pertencimento e os processos de autodeterminação. Nesse sentido, a escola é 

compreendida como um território de fronteira onde se articulam saberes 

tradicionais e institucionais e onde se forjam estratégias de resistência e 

reconstrução cultural do povo Terena. 
6. Autor Neto, Carlos Gomes de Medeiros 

Título e tema Saberes indígenas, cultura de movimento e interculturalidade: cenários 

na comunidade do Catu/RN. Mestrado em educação Instituição de Ensino: 

Universidade Federal do Rio Grande Do Norte, Natal. 2019. 
Palavra-chave Saberes indígenas. Catu. Cultura de movimento. Interculturalidade. 

Objeto O objeto da pesquisa é a cultura de movimento escolar e os saberes indígenas 

na comunidade do Catu, localizada no estado do Rio Grande do Norte. A 

investigação volta-se para as práticas corporais e os conhecimentos 

tradicionais dos povos Potiguaras, observando como estes se expressam e se 

articulam no contexto escolar indígena e comunitário. 
Problema A pesquisa busca responder à seguinte questão: Como se manifestam e são 

valorizados os saberes indígenas e as práticas corporais na cultura de 

movimento da comunidade indígena do Catu/RN, especialmente no contexto 

da educação escolar indígena e de seus espaços de vivência? 

Objetivo Analisar a cultura de movimento escolar e os saberes indígenas presentes na 

comunidade do Catu/RN, compreendendo suas práticas corporais, jogos, 

danças e formas de resistência cultural. 
Associação A pesquisa adota uma abordagem etnográfica, fundamentada nas 

contribuições de Clifford Geertz (2008), cujo conceito de “descrição densa” 

permite a imersão nos significados atribuídos pelas próprias comunidades às 

suas práticas socioculturais. As experiências do pesquisador como voluntário 

nos Jogos dos Povos Indígenas (2013 e 2015) também compõem o pano de 

fundo experiencial que mobilizou o interesse e a construção deste estudo. 
Análise de Os resultados revelam uma comunidade indígena aberta ao diálogo 



98 

 

 

pesquisa intercultural, com forte presença e valorização de saberes tradicionais dentro 

e fora do espaço escolar. Um dos achados mais relevantes foi a identificação 

da primeira instituição indígena regulamentada pelo MEC no estado do RN, 

que oferta uma educação diferenciada e em tempo integral, reconhecendo e 

integrando os saberes do povo Potiguara ao currículo e à vivência escolar. 

A pesquisa também identificou uma diversidade de brincadeiras, jogos, 

danças e práticas corporais indígenas, realizadas tanto em espaços escolares 

quanto em outros equipamentos comunitários, os quais fomentam e sustentam 

a cultura de movimento local. Tais práticas constituem-se como expressões 

vivas da identidade cultural do povo Potiguara e operam como formas de 

resistência e ressignificação frente às pressões homogeneizadoras da cultura 

dominante. 

Conclui-se que os saberes e práticas corporais presentes na comunidade do 

Catu são elementos estruturantes da vida social e educacional indígena, e 

reconhecê-los como tal implica assumir a corresponsabilidade na construção 

de caminhos pedagógicos que respeitem e valorizem a educação indígena 

Potiguar, promovendo o diálogo entre diferentes saberes e modos de vida. 
7. Autor Oliveira, Samuel Rocha de 

Título e tema Processo educacional e cultural dos índios ticuna: estudo do impacto 

sociopolítico causado pela tríplice fronteira - Brasil, Colômbia e Peru. 

Doutorado em educação. Universidade Metodista de São Paulo, São Bernardo 

do Campo. 2022. 
Palavra-chave Etnia Ticuna. Diversidade cultural. Educação indígena. Educação escolar 

indígena. Tríplice fronteira.  
Objeto A pesquisa tem como objeto o processo educacional e cultural dos índios 

Ticuna, com foco no impacto sociopolítico da tríplice fronteira entre Brasil, 

Colômbia e Peru sobre as práticas educacionais e culturais dessa população 

indígena, especialmente na região do Alto Rio Solimões. 
Problema A investigação busca responder à seguinte questão: Como o impacto 

sociopolítico gerado pela diversidade cultural na tríplice fronteira influencia 

as ações educacionais e os procedimentos culturais nas comunidades Ticuna? 

Parte-se da premissa de que a convivência com múltiplas influências culturais 

e políticas tem provocado mudanças significativas na educação indígena 

Ticuna, desafiando a continuidade de seus saberes tradicionais. 
Objetivo A pesquisa tem como objetivos: 

. Abordar a importância do contexto histórico do Alto Rio Solimões para a 

formação e educação cultural dos Ticuna; 

. Identificar os efeitos do impacto sociopolítico da tríplice fronteira no 

processo educacional das comunidades Ticuna; 

. Analisar se as políticas educacionais indígenas vigentes favorecem a 

preservação e transmissão dos saberes culturais Ticuna.  
Associação O estudo fundamenta-se em referenciais teóricos da Antropologia e da 

educação indígena, destacando autores como Nimuendajú (1977), Castro 

(2002), Martins (2009) e Oliveira Filho (1988), bem como os estudiosos da 

educação escolar indígena: Luciano (2006), Monte (2000) e Oliveira (2012). 

Metodologicamente, trata-se de uma pesquisa bibliográfica (Gil, 2002) e 

documental (Guba; Lincoln, 1981), com o uso da análise documental para 

complementar e validar os dados obtidos por meio de outras fontes teóricas. 
Análise de 

pesquisa 

A análise aponta que, embora as comunidades Ticuna estejam submetidas às 

tentações e facilidades do mundo ocidental, mantêm-se mobilizadas em torno 

da valorização e continuidade de sua tradição oral e cultural, especialmente 

por meio da educação escolar indígena. A tríplice fronteira se apresenta como 

um espaço de intensa circulação de saberes e práticas multiculturais que 

exigem dos Ticuna estratégias de assimilação e resistência. 



99 

 

 

Conclui-se que a escola indígena pode ocupar um papel central na mediação 

entre a tradição e a modernidade, ao favorecer práticas pedagógicas que 

reforcem os elementos da cultura Ticuna, ao mesmo tempo em que dialogam 

com os desafios e oportunidades do contexto fronteiriço. A pesquisa 

evidencia que a preservação cultural, na contemporaneidade, depende da 

atuação educativa comprometida com a interculturalidade e com os saberes 

ancestrais, sendo este um caminho possível para a manutenção da identidade 

Ticuna frente aos processos de aculturação e globalização.  
8. Autor Schubert, Arlete Maria Pinheiro 

Título e tema  Lutas territoriais indígenas: memórias, culturas e educações do povo 

Tupinikim. Doutorado em Educação. Universidade Federal do Espírito 

Santo, Vitória. 2021. 
Palavra-chave Memórias. Culturas. Educações. Indígenas. Índios Tupinikim.  

Objeto O objeto da pesquisa é o processo de lutas territoriais do povo indígena 

Tupinikim no município de Aracruz (ES), entre os anos de 1970 e 2010, e 

suas relações com a reelaboração cultural e étnica do grupo, considerando as 

interfaces entre memórias, culturas, educações e direitos territoriais. 
Problema A pesquisa problematiza a ausência, nas abordagens pedagógicas 

convencionais, de indagações sobre o potencial educativo das lutas indígenas. 

Pergunta-se: As lutas territoriais indígenas, em especial do povo Tupinikim, 

produzem processos educativos próprios? A luta pela terra educa? Existe, na 

ação das comunidades indígenas em defesa de seus direitos, uma dimensão 

pedagógica estruturante? Tais questões orientam a investigação sobre a 

constituição de uma pedagogia própria, forjada nas práticas e resistências 

territoriais. 
Objetivo O principal objetivo da pesquisa é descrever e analisar os enfrentamentos e as 

frentes de luta territorial do povo Tupinikim, identificando como essas ações 

estão associadas à (re)construção cultural, à afirmação identitária e à 

produção de práticas educativas próprias, configurando uma pedagogia contra 

o esquecimento. 
Associação A pesquisa se ancora em uma abordagem qualitativa e participante, 

mobilizando referenciais da pesquisa participante (Brandão), da etnografia 

implicada (Geertz, Albert), da historiografia crítica (Le Goff) e da leitura 

indiciária (Ginzburg). O trabalho fundamenta-se ainda em autores indígenas 

e não indígenas que pensam a relação entre memória, cultura, educação e 

território como Ailton Krenak, Daniel Munduruku, Paulo Freire, Raul Mejía, 

Miguel Arroyo e Walter Benjamin. 

Os procedimentos metodológicos envolveram imersão em campo, 

observações, entrevistas semiestruturadas, análise documental e produção de 

diário de campo, permitindo uma escuta sensível e implicada junto aos 

protagonistas das lutas Tupinikim. 



100 

 

 

Análise de 

pesquisa 

A análise revela que os processos de luta territorial do povo Tupinikim 

constituem práticas pedagógicas estruturadas que se fundamentam em saberes 

próprios articulados às suas memórias coletivas, práticas culturais e 

reivindicações históricas. A pesquisa evidencia que a educação indígena não 

se restringe à escolarização, mas se expressa como um processo formativo 

contínuo enraizado no cotidiano da resistência. 

O estudo defende a existência de uma pedagogia contra o esquecimento, 

forjada nas experiências históricas de enfrentamento que configura um modo 

singular de produzir conhecimento, transmitir valores e fortalecer 

identidades. Tal pedagogia se contrapõe à lógica colonial do apagamento e da 

assimilação, afirmando a autonomia epistemológica e cultural dos povos 

indígenas. 

A pesquisa contribui, assim, para ampliar o campo das reflexões sobre 

educações indígenas e práticas educativas insurgentes, descolonizando as 

concepções de ensino e aprendizagem ao reconhecer os territórios de luta 

como espaços legítimos de produção de saber. 

9. Autor  Silva, Leila Tavares 
Título e tema A política de escolarização indígena no estado do Acre. Dissertação 

submetida ao Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade 

Federal do Acre, para a obtenção do título de Mestre em Educação. Área de 

Concentração: Educação, Linha de Pesquisa: Políticas e Gestão Educacional. 

Rio Branco – AC. 2023. 
Palavra-chave Educação indígena. Educação escolar indígena. Educação escolar indígena no 

estado do Acre. Povos indígenas acreanos. Política indigenista pós-CF/1988. 
Objeto A pesquisa investiga as políticas públicas de educação escolar indígena no 

estado do Acre, especialmente aquelas formuladas a partir da Constituição 

Federal de 1988, com foco na normatização, implementação e efetividade 

dessas políticas no contexto local. 
Problema Apesar da existência de um arcabouço legal que assegura o direito à educação 

diferenciada para os povos indígenas, verifica-se a contradição entre a 

garantia legal e as barreiras práticas, sobretudo as administrativas e 

burocráticas, que dificultam o acesso pleno a uma educação escolar indígena 

adequada no Acre. Assim, a pesquisa se interroga: Como as políticas públicas 

elaboradas a partir da CF/1988 vêm sendo implementadas e efetivadas na 

educação escolar indígena acreana, e quais são os desafios enfrentados nesse 

processo? 
Objetivo Analisar e deslindar as políticas públicas educacionais voltadas aos povos 

indígenas no estado do Acre, considerando os dispositivos legais nacionais e 

estaduais, os agentes envolvidos no processo e as repercussões das ações 

governamentais — especialmente no período de 2019 a 2022 — na 

consolidação da educação escolar indígena enquanto instrumento de 

resistência, identidade e valorização cultural. 
Associação A pesquisa estabelece articulações entre: 

- O arcabouço legal nacional (CF/1988, LDB/1996, PNEs, resoluções e 

pareceres do CNE e CEE/AC); 

- A atuação do DEEIND/Acre como órgão executor das políticas de educação 

escolar indígena; 

- Os impactos das políticas educacionais do governo federal (2019–2022) 

sobre a efetividade local dessas políticas; 

- E as reflexões teóricas de autores indígenas e não indígenas sobre 

etnoeducação, interculturalidade, descolonização e protagonismo dos povos 

originários. 
Análise de 

pesquisa 

A investigação, de abordagem qualitativa, utilizou pesquisa bibliográfica e 

documental para compor o corpus de análise. Constatou-se que, embora a 



101 

 

 

legislação e os documentos oficiais defendam a valorização da cultura, língua 

e saberes indígenas, sua aplicação prática esbarra em entraves estruturais e 

administrativos oriundos da lógica ocidental imposta ao modelo escolar. 

Além disso, a pesquisa evidencia que os marcos legais, por si só, não 

garantem a efetividade de uma educação diferenciada, sendo essencial o 

protagonismo indígena e a atuação de agentes sociais comprometidos com a 

causa. Os dados analisados revelam a urgência de se reconfigurar o projeto 

de escola indígena considerando as singularidades dos diferentes povos do 

Acre e suas demandas históricas e socioculturais. 
10. Autor Silva, Julio Pedroso da 

Título e tema O diálogo entre saberes tradicionais e saberes escolares: um estudo sobre 

os desafios para a valorização da cultura do povo Kanhgág de 

Nonoai/RS. Mestrado em Educação. Universidade Federal do Rio Grande do 

Sul, Porto Alegre. 2021. 
Palavra-chave Diálogo intercultural. Educação indígena. Educação Kanhgág.  

Objeto O estudo explora o diálogo entre os saberes indígenas e os saberes escolares, 

especificamente no contexto da educação escolar indígena do povo Kanhgág 

de Nonoai (RS). Foca na valorização da cultura e da língua Kanhgág,  
Problema A pesquisa busca entender os desafios enfrentados pela comunidade Kanhgág 

de Nonoai para preservar sua língua e cultura, considerando a crescente 

influência da educação escolar moderna que pode levar à diminuição do uso 

da língua e à perda das práticas culturais tradicionais. 
Objetivo O principal objetivo da pesquisa é destacar a importância dos saberes 

tradicionais transmitidos pelos anciãos (Kujá), para a revitalização da cultura 

Kanhgág, e ressaltar o valor da língua como elemento central na preservação 

da identidade cultural do povo Kanhgág. 
Associação A pesquisa se vincula a uma vivência prática e pessoal do autor, que atuou 

por mais de quatro décadas como aluno e professor na comunidade Kanhgág 

de Nonoai. A pesquisa tem uma abordagem qualitativa e participante, focando 

em entrevistas com sábios e lideranças da aldeia, além de observação direta 

da realidade da comunidade. 
Análise de 

pesquisa 

A metodologia adotada foi qualitativa, com entrevistas dialogadas com os 

sábios e lideranças locais e observação participante do cotidiano da aldeia. A 

pesquisa identificou os principais desafios enfrentados pela comunidade 

Kanhgág para manter sua língua e cultura vivas diante das pressões externas 

e internas. O estudo conclui com a identificação de desafios futuros para a 

resistência cultural e a continuidade das tradições do povo Kanhgág de 

Nonoai, propondo a valorização dos saberes tradicionais como fundamental 

para essa resistência. 
11. Autor Souza, Valdenir de 

Título e tema Formação de professores Guarani e Kaiwoá. Práticas pedagógicas 

interculturais do curso normal médio intercultural indígena Ará Verá na 

perspectiva da V turma 2015. Dissertação de Mestrado, Universidade 

Católica Dom Bosco, Campo Grande, 2019 
Palavra-chave Formação de professores Guarani e Kaiowá. Interculturalidade e práticas 

pedagógicas. 
Objeto A pesquisa tem como objeto as práticas pedagógicas desenvolvidas na 

formação de professores indígenas Guarani e Kaiowá, com foco na V Turma 

do Curso Normal Médio Intercultural Ára Verá. 
Problema Como ocorrem as práticas pedagógicas no curso Ára Verá e de que modo 

essas práticas tensionam, resistem ou dialogam com os saberes indígenas e os 

conhecimentos escolares hegemônicos? Quais são os caminhos e 

(des)caminhos percorridos no processo de formação de professores indígenas 

frente aos desafios de uma educação escolar indígena específica e 



102 

 

 

diferenciada? 
Objetivo Investigar as práticas pedagógicas implementadas no processo formativo da 

V Turma do curso Ára Verá, com ênfase nas tensões entre os diferentes atores 

envolvidos e na articulação entre saberes indígenas e não indígenas, com 

vistas à (re)construção identitária e (des)colonização dos processos 

educativos. 
Associação A pesquisa associa os Estudos culturais, pós-coloniais e pós-críticos, com 

ênfase nos conceitos de cultura, identidade e diferença (Bhabha; Hall), às 

metodologias de pesquisa em educação (Meyer; Paraiso) e aos aportes 

teóricos de intelectuais indígenas como Benites, Aquino e João. Essa 

articulação sustenta uma compreensão crítica e intercultural do processo 

formativo dos professores Guarani e Kaiowá, valorizando os saberes 

tradicionais e os modos próprios de ensinar e aprender em contextos 

indígenas. 
Análise de 

pesquisa 

A análise revela que as práticas pedagógicas da V Turma do curso Ára Verá 

promovem uma formação marcada pelo protagonismo indígena, articulando 

saberes tradicionais e acadêmicos. A presença de sábios e sábias, o uso crítico 

da tecnologia, o cultivo das roças e a valorização da espiritualidade expressam 

uma educação intercultural que resiste à homogeneização colonial. Assim, a 

formação docente se constitui como espaço de (re)construção identitária e 

afirmação dos modos próprios de ser, viver e aprender dos povos Guarani e 

Kaiowá. 

Fonte: Capes-Catálogo de teses - Elaboração da autora. 
 

 

 Figura 10 – Gráfico das pesquisas 
 

 
 

Fonte:  Elaboração da autora.  
 

O gráfico horizontal apresentado (Figura 3) evidencia o percurso da produção 

acadêmica brasileira sobre “Educação Indígena” e “Educação Escolar Indígena” ao longo 

da última década. A linha do tempo não representa apenas uma sequência cronológica de 

defesas, mas revela um movimento mais amplo de consolidação de um campo de estudos 

que vem ganhando visibilidade, densidade teórica e diversidade de vozes. 

Nos primeiros anos do recorte (2015 a 2017), observa-se uma presença ainda 

tímida de pesquisas, concentradas em algumas regiões e voltadas, sobretudo, à discussão 

da Lei nº 11.645/2008 e a suas implicações curriculares. Essa escassez inicial reflete o 



103 

 

 

caráter ainda incipiente das políticas de incentivo à pesquisa e à formação intercultural 

em nível de pós-graduação, além das limitações de acesso de pesquisadores indígenas aos 

programas acadêmicos. 

A partir de 2018, a linha do tempo demonstra um crescimento gradual, com 

destaque para o período de 2019 a 2023, quando se verifica o maior volume de produções. 

Esse pico coincide com o fortalecimento de políticas públicas de inclusão e ações 

afirmativas nas universidades brasileiras, como os programas de cotas e as licenciaturas 

interculturais, que ampliaram significativamente a presença indígena no ensino superior 

e, consequentemente, na produção científica. Nesse intervalo, as pesquisas passam a 

refletir novas epistemologias e práticas decoloniais, abordando temas como protagonismo 

indígena, bilinguismo, currículo diferenciado, formação de professores e relações entre 

território, cultura e resistência. A diversidade de povos, instituições e regiões presentes 

nas produções desse período aponta para uma ampliação do olhar acadêmico sobre a 

realidade indígena, embora ainda se mantenha a concentração de estudos nas regiões Sul 

e Sudeste. 

Nos anos mais recentes (2024 e 2025), há uma leve retração numérica, que pode 

ser interpretada não como um declínio, mas como um momento de amadurecimento das 

discussões e de aprofundamento teórico. Parte dessa oscilação também pode estar 

associada aos impactos deixados pela pandemia de COVID-194, que interrompeu 

pesquisas de campo e alterou os cronogramas de defesa em diversas universidades 

brasileiras. As pesquisas passam a dialogar mais intensamente com as perspectivas 

interculturais e decoloniais, voltando-se à análise crítica das políticas educacionais e à 

necessidade de construir uma educação escolar indígena que seja, de fato, pensada com 

os povos indígenas — e não apenas sobre eles. 

Desse modo, o movimento ascendente da linha do tempo indica que o campo da 

Educação Escolar Indígena, embora recente, se fortalece continuamente, impulsionado 

pela voz e pela presença dos próprios sujeitos indígenas na academia. O gráfico, portanto, 

traduz em forma visual o processo de “reexistência” e de “reflorestamento 

epistemológico” que atravessa as pesquisas da última década, reafirmando a educação 

como território de luta, memória e transformação social. 

 

 
4 O período da pandemia de COVID-19 (2020–2022) impactou fortemente a produção acadêmica nacional, 

com suspensão de atividades presenciais, atrasos em defesas e mudanças metodológicas significativas, 

especialmente nas pesquisas que envolviam trabalho de campo com as comunidades indígenas. 

 



104 

 

 

Figura 11 – Mapa dos povos em evidência na pesquisa.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte:  Elaboração da autora.  

 

O mapa descritivo apresentado (Figura 11) reúne os povos indígenas mais 

recorrentes nas produções analisadas ao longo desta pesquisa, a saber: Ticuna, Pataxó, 

Guarani Mbya e Kaingang. A seleção desses povos não se dá por critérios demográficos 

ou de abrangência nacional, mas decorre da frequência com que aparecem nas 

dissertações, teses e documentos examinados, configurando-se como referências centrais 

nos debates acadêmicos sobre educação escolar indígena. 

A representação cartográfica busca situar, de forma sintética, as principais regiões 

de presença histórica e contemporânea desses povos no território brasileiro, contribuindo 

para a compreensão das relações entre território, identidade, políticas públicas e práticas 

educativas. Na região Norte, evidencia-se o povo Ticuna, com concentração no estado do 

Amazonas, especialmente na região do Alto Solimões. No Nordeste, destaca-se o povo 

Pataxó, com maior presença no sul da Bahia, território marcado por processos de 

retomada, resistência e reafirmação cultural. 

No Sudeste, observa-se a presença dos povos Guarani Mbya e Pataxó, com 

destaque para o estado de São Paulo, onde os Guarani Mbya mantêm aldeias em contextos 

urbanos e periurbanos, como o Jaraguá, Parelheiros, litoral sul e Vale do Ribeira. Essa 

presença tensiona concepções hegemônicas sobre territorialidade indígena e amplia a 

compreensão acerca da diversidade dos modos de vida indígenas no Brasil 



105 

 

 

contemporâneo. 

Na região Sul, o mapa evidencia a ampla ocupação histórica do povo Kaingang, 

presente nos estados do Rio Grande do Sul, Santa Catarina e Paraná, bem como a presença 

dos Guarani Mbya nesses mesmos estados. Esses territórios são atravessados por disputas 

fundiárias e por processos de resistência que impactam diretamente a organização das 

comunidades e as políticas educacionais destinadas aos povos indígenas. 

Dessa forma, o mapa não pretende esgotar a diversidade dos povos indígenas no 

Brasil, mas dialogar diretamente com os achados da pesquisa, oferecendo um recurso 

visual que sintetiza os povos mais citados e os territórios que emergem com maior 

recorrência no campo investigado. 

 

4 PROPOSTA DE INTERVENÇÃO – FORMAÇÃO DE GESTORES 
 

Figura 12 – Novos olhares -Indígena Guarani Mbya e seu bebê.  

 

Esta seção apresenta a proposta de 

intervenção construída a partir dos 

achados da pesquisa, que apontam para a 

escassez de estudos sobre a educação 

escolar indígena na educação infantil, 

articulados ao meu percurso como 

formadora de coordenadores pedagógicos. 

Nesse processo, são resgatadas 

experiências e inquietações relacionadas à 

busca por um atendimento mais sensível e 

qualificado a bebês e crianças. Desde que 

assumi, em 2020, o cargo de formadora 

designada da DIPED P/J, passei a 

acompanhar o trabalho pedagógico do 

CECI Jaraguá. Movida pelo desejo de 

aprofundar conhecimentos e colaborar de forma mais próxima com o povo Guarani Mbya, 

especialmente no período pós-pandemia da COVID-19, tive a oportunidade de conviver 

com educadores indígenas, o que ampliou minha compreensão sobre seus modos de viver, 

ensinar e aprender, bem como sobre as práticas educativas desenvolvidas. 

Fonte:  Foto acervo próprio da pesquisadora. 

CECI Jaraguá. Agosto, 2022 



106 

 

 

Embora o município de São Paulo mantenha três Centros de Educação e Cultura 

Indígena (CECIs), o CECI Jaraguá não atende à totalidade da demanda de bebês e 

crianças das nove aldeias Guarani Mbya de seu entorno. Diante dessa limitação, muitas 

famílias indígenas matriculam suas crianças em unidades regulares de educação infantil 

da rede municipal. 

Os resultados da pesquisa, aliados à minha atuação, entre 2014 e 2019, em duas 

unidades de educação infantil não indígenas situadas próximas às aldeias, evidenciam a 

ausência de estudos, orientações e cuidados específicos voltados ao acolhimento de 

crianças e famílias Guarani Mbya nas unidades regulares. Tal realidade reforça a 

necessidade de políticas consistentes de formação continuada, aspecto já discutido ao 

longo desta dissertação. 

O público-alvo desta proposta de intervenção é composto por gestores e 

coordenadores pedagógicos de cinco unidades educacionais do entorno das aldeias 

Guarani Mbya do Jaraguá/SP. Fundamentada em princípios interculturais e em 

referenciais da pesquisa-formação, a intervenção tem como finalidade fortalecer práticas 

de gestão escolar que reconheçam e valorizem as especificidades da infância indígena, 

promovendo uma educação comprometida com a diversidade, a justiça epistêmica e as 

orientações legais que regem o ensino da História e Cultura Indígena. 

Reconhece-se que a gestão escolar ocupa lugar estratégico na mediação entre 

políticas públicas, currículo, organização do trabalho pedagógico e clima institucional. 

Como afirma Nóvoa (1992, p. 25), “a formação não se constrói por acumulação, mas pela 

reflexão crítica sobre práticas e pela construção de uma identidade profissional”. Assim, 

formar gestores implica criar condições para que reflitam sobre suas concepções, 

identifiquem limites institucionais e construam estratégias transformadoras no cotidiano 

escolar. 

Considerando que as unidades contempladas nesta proposta — de educação 

infantil, com atendimento a crianças de 0 a 5 anos e 11 meses — acolhem bebês e crianças 

indígenas cujas famílias articulam práticas tradicionais e demandas da escola Juruá, torna-

se ainda mais relevante investir em processos formativos que compreendam a gestão 

como ação culturalmente situada. Como destaca o Currículo da Cidade: povos indígenas 

(SME/COPED, 2019, p. 39), “visões opostas acerca do mundo alteram profundamente a 

compreensão que temos do outro [...]”, sendo o ambiente escolar um espaço sensível para 

tais deslocamentos de olhar. 

Nesse sentido, a proposta de intervenção organiza-se em cinco subseções: 



107 

 

 

objetivos, fundamentos teóricos, estrutura da formação, instrumentos formativos e 

impactos esperados. A redação assume caráter descritivo, analítico e propositivo, 

mantendo interlocução com autores indígenas e não indígenas que discutem 

interculturalidade, gestão escolar, prática docente, educação infantil e pesquisa-formação. 

 

4.1 Objetivos da Proposta de Intervenção 

A intervenção proposta visa contribuir para um processo de formação continuada 

que articule teoria e prática, promovendo deslocamentos epistêmicos e políticos na gestão 

das unidades escolares da educação infantil do entorno das aldeias Guarani Mbya do 

Jaraguá. 

Objetivo geral 

Qualificar a atuação dos gestores escolares no acolhimento de bebês, crianças e 

famílias Guarani Mbya, por meio de um percurso formativo intercultural, reflexivo e 

colaborativo alinhado às orientações do Currículo da Cidade e às determinações da Lei 

nº 11.645/2008. 

Objetivos específicos 

• Mapear as concepções prévias dos gestores sobre educação indígena, infância, 

território e interculturalidade. 

• Conhecer e dialogar com a cosmologia Guarani Mbya, seus modos de educar, seu 

Nhandereko (modo de vida), em parceria com liderança indígena. 

• Desenvolver práticas de gestão capazes de considerar as dinâmicas socioculturais 

das famílias indígenas e seus modos próprios de organização do tempo, do espaço 

e das relações. 

• Promover a produção de portfólios reflexivos de gestão como instrumento 

metodológico de formação e autoanálise. 

• Sistematizar orientações, repertórios e experiências formativas por meio de uma 

plataforma colaborativa (PADLET). 

• Criar diretrizes institucionais para o acolhimento das crianças indígenas nas 

unidades pesquisadas. 

 

4.2 Fundamentos Teóricos da Intervenção 

A proposta de intervenção ancora-se em um conjunto de referenciais teóricos 

que articulam interculturalidade, pesquisa-formação, gestão escolar e epistemologias 

indígenas. A noção de interculturalidade é compreendida como um processo crítico de 



108 

 

 

diálogo entre diferentes sistemas de conhecimento, que problematiza relações de poder e 

tensiona a lógica monocultural historicamente presente na escola (Candau, 2012; Walsh, 

2009). No campo da gestão escolar, parte-se da compreensão de que a formação não se 

constrói por acumulação de saberes, mas pela reflexão crítica sobre as práticas e pela 

constituição de uma identidade profissional comprometida com o contexto em que se 

insere (Nóvoa, 1992; Tardif; Lessard, 2008). 

A intervenção também se fundamenta na perspectiva da pesquisa-formação, 

entendida como um processo colaborativo de produção de conhecimento, no qual os 

sujeitos envolvidos assumem papel ativo na análise e ressignificação de suas experiências 

(Thiollent, 1998; Bioto, 2021). Por fim, dialoga com epistemologias indígenas que 

reconhecem a centralidade do território, da oralidade e das relações comunitárias nos 

processos educativos, contribuindo para o reconhecimento da pluralidade epistemológica 

e para a construção de práticas pedagógicas e de gestão culturalmente situadas 

(Munduruku, 2009; Krenak, 2019). Esses aportes asseguram rigor conceitual e coerência 

metodológica à intervenção, em consonância com os objetivos da pesquisa. 

 

4.2.1 Interculturalidade e diálogo entre epistemologias 

Autores como Grando e Passos (2010, p. 63) defendem que a inserção da história 

e da cultura dos povos indígenas na escola exige o rompimento com a lógica monocultural 

que historicamente orientou o currículo brasileiro. Para os autores, “é preciso que a escola 

reconheça que há muitas maneiras de produzir conhecimento e de viver a infância”, o que 

implica não apenas a revisão das práticas pedagógicas, mas também dos modos de 

organização e gestão das instituições educativas. Nesse sentido, a gestão escolar assume 

papel central na criação de dispositivos formativos que favoreçam a reflexão crítica e a 

reconfiguração das práticas institucionais. 

O Currículo da Cidade: povos indígenas (SME/COPED, 2019, p. 38), elaborado 

em diálogo com autores indígenas como Daniel Munduruku e Cristiano Wapichana, 

reforça essa perspectiva ao afirmar que “toda história é narrada a partir do ponto de vista 

de quem a conta, e a formação deve ser capaz de revelar esses referenciais”. Em 

consonância com esse princípio, os encontros formativos propostos nesta intervenção 

constituem espaços privilegiados de escuta, diálogo e problematização das práticas de 

gestão, possibilitando o contato direto com outras narrativas históricas, cosmológicas e 

educativas. 

Os portfólios reflexivos de gestão, por sua vez, configuram-se como instrumentos 



109 

 

 

que permitem aos gestores registrarem, analisar e ressignificar seus próprios percursos 

formativos, tornando visíveis os deslocamentos conceituais e políticos produzidos ao 

longo do processo. A sistematização desses registros subsidia a elaboração coletiva de 

diretrizes institucionais, orientadas para o acolhimento das crianças indígenas e de suas 

famílias, de modo a traduzir, no plano da gestão escolar, os princípios interculturais 

discutidos nos encontros formativos, especialmente no contexto das relações com os 

Guarani Mbya. 

 

4.2.2 A gestão escolar como prática reflexiva 

A gestão escolar, ao assumir dimensões éticas, políticas e culturais, constitui-se 

como espaço de produção de sentidos e de disputas, demandando posicionamentos 

conscientes e reflexivos. Tardif e Lessard (2008, p. 15) afirmam que o trabalho educativo 

é um “trabalho sobre o outro” e, por isso, exige cuidado, responsabilidade e reflexão 

permanente. Nessa mesma direção, Freire (1996) compreende a gestão de uma instituição 

educativa como um compromisso com a dignidade humana, sustentado pelo diálogo 

como princípio formativo. 

Sob a perspectiva da pesquisa-formação, a gestão escolar passa a ser 

compreendida como um campo de investigação sobre a própria prática. Nóvoa (2001, 

entrevista, s/p) destaca que “ser gestor implica observar, escutar e interrogar 

continuamente as práticas que ajudam a configurar a vida da escola”, entendimento que 

aproxima a atuação do gestor de uma postura investigativa e formativa. Nesse sentido, os 

portfólios reflexivos constituem-se como instrumento central da intervenção, pois 

possibilitam que os gestores registrem, analisem e ressignifiquem suas experiências, 

tornando-se coautores do processo formativo. Assim, a reflexão sistematizada sobre o 

cotidiano escolar converte-se em conhecimento compartilhado, orientando 

transformações nas práticas de gestão e no acolhimento das crianças indígenas e de suas 

famílias. 

4.2.3 Pesquisa-formação: colaboração e autoria 

A intervenção configura-se como pesquisa-formação, entendida como um modelo 

teórico-metodológico que privilegia a produção coletiva de conhecimento e a participação 

ativa dos sujeitos envolvidos no processo formativo. Conforme Bioto (2025, p. 44), a 

pesquisa-formação caracteriza-se pela “produção coletiva de conhecimento, em que 

formadores e participantes se tornam coautores do processo”, rompendo com perspectivas 

hierarquizadas de formação. Trata-se de um percurso marcado pela circularidade do 



110 

 

 

diálogo, pela reflexão crítica sobre a prática e pela sistematização da experiência, aspectos 

que dialogam com as concepções de Thiollent (1998) acerca da pesquisa-ação. 

Nesse contexto, os portfólios reflexivos assumem centralidade como dispositivos 

metodológicos da pesquisa-formação, na medida em que possibilitam aos profissionais 

da educação narrar e analisar seus próprios percursos formativos. Como destaca Souza 

(2022, p. 117), “o portfólio torna visível o movimento do sujeito em formação, suas 

tensões, avanços e reconsiderações”, favorecendo processos de autoria, autoanálise e 

produção de conhecimento situado, em consonância com os objetivos da intervenção. 

 

4.3 Estrutura da Formação 

A intervenção organiza-se em cinco encontros formativos presenciais, totalizando 

aproximadamente 20 horas, complementados por plantões formativos semanais na 

modalidade online. A opção pelo formato híbrido favorece o acompanhamento contínuo 

do processo formativo e o aprofundamento teórico, ao mesmo tempo em que preserva a 

vivência territorial como elemento estruturante da formação. 

Os encontros serão realizados em diferentes espaços formativos — unidades 

escolares, CECI Jaraguá, aldeia Tekoa Yvy Porã e Museu das Culturas Indígenas — 

reconhecendo o território como dimensão constitutiva dos processos educativos. 

Conforme Milton Santos (2001), “o lugar é o espaço do acontecer solidário”, 

compreensão que dialoga com o Currículo da Cidade: Educação Infantil (SME/COPED, 

2019, p. 24) e orienta a escolha dos contextos formativos desta intervenção. 

A seguir, detalha-se cada etapa: 

4.3.1 Encontro 1 – territorialidade, infância e acolhimento 

Local: Unidade escolar participante. 

Duração: 4h 

O objetivo deste primeiro encontro é criar vínculo entre os gestores e de aproximá-

los das categorias de territorialidade, infância e acolhimento na perspectiva indígena e 

não indígena. O estudo parte do Currículo da Cidade: Educação Infantil (SME/COPED, 

2019, p. 23), que define território como “um cenário constantemente renovado, 

constituído por múltiplas relações culturais, políticas e sociais.” A partir desse 

entendimento, discutir como o território indígena do Jaraguá atravessa e ressignifica as 

práticas das unidades escolares vizinhas. 

Os gestores serão convidados a registrar no portfólio suas percepções iniciais 

sobre o acolhimento das crianças indígenas, produzindo o texto “Quem sou eu como 



111 

 

 

gestor no território?”. Esse gesto inaugura a dimensão reflexiva da formação. 

 

4.3.2 Encontro 2 – cosmologia Guarani Mbya e Nhandereko (com Mateus 

Wera) 

Local: CECI Jaraguá. 

Duração: 4h 

Em diálogo com a liderança indígena Mateus Wera, os gestores terão a 

oportunidade de aprofundar seus conhecimentos acerca da cosmologia Guarani Mbya, 

dos modos de vida (Nhandereko), da centralidade da oralidade, dos vínculos familiares e 

comunitários e da circulação das crianças nos espaços aldeados. O Currículo da Cidade: 

Povos Indígenas (SME/COPED, 2019, p. 40) destaca que, para os Guarani, “os indígenas 

são seres do presente, e cada momento precisa ser vivido com intensidade”. Essa 

concepção de tempo será problematizada com os gestores, que refletirão sobre os 

tensionamentos entre o tempo vivido pelas crianças indígenas e o cronograma rígido que 

frequentemente organiza a rotina escolar. As reflexões suscitadas nesse encontro serão 

registradas nos portfólios reflexivos, favorecendo a análise crítica das práticas de gestão 

e de organização do tempo escolar. 

 

4.3.3 Encontro 3 – Imersão na aldeia Tekoa Yvy Porã 

Local: aldeia (trilha, Opy, espaços comunitários) 

Duração: 4h 

Esse encontro constitui um dos momentos mais significativos da formação, pois 

promoverá uma vivência concreta no território indígena. Os gestores percorrerão trilhas, 

visitarão a Opy (casa de reza), conhecerão práticas tradicionais — como as abelhas 

sagradas, armadilhas de caça, cantos e danças —, participarão de uma oficina de 

artesanato indígena e observarão a circulação das crianças na aldeia. 

A experiência possibilitará compreender, de forma situada, que as crianças 

Guarani Mbya crescem e se constituem em um ambiente comunitário no qual autonomia, 

observação, convivência intergeracional e espiritualidade orientam os processos 

educativos. Como afirmam Grando e Passos (2010, p. 17), “o território é também um 

educador”, compreensão que se materializará ao longo da imersão. Ao final do encontro, 

terá tempo para registro das reflexões suscitadas nesse encontro nos portfólios reflexivos, 

favorecendo a análise crítica das práticas de gestão e de organização do tempo escolar. 

 



112 

 

 

4.3.4 Encontro 4 – Práticas interculturais e antirracistas na gestão escolar 

Local: Unidade escolar. 

Duração: 4h 

Nesse encontro, os gestores analisarão situações reais vivenciadas pelas unidades, 

tais como dificuldades de comunicação com as famílias, tensões relacionadas às rotinas 

escolares, estigmas e práticas discriminatórias. A análise coletiva dessas situações 

favorecerá a construção de estratégias interculturais de gestão voltadas ao acolhimento 

das crianças indígenas. 

À luz de Freire (1992, p. 68), para quem “não há diálogo sem humildade, sem a 

abertura para compreender o outro em sua alteridade”, o encontro terá como eixo a 

problematização do papel da gestão escolar nas relações com os povos indígenas. Serão 

discutidas situações-problema relacionadas ao atendimento de crianças e famílias 

indígenas, possibilitando que os gestores, a partir de diferentes pontos de vista, construam 

coletivamente formas mais sensíveis, respeitosas e qualificadas de acolhimento. As 

reflexões produzidas ao longo do encontro serão registradas nos portfólios reflexivos. 

 

4.3.5 Encontro 5 – Museu das Culturas Indígenas e socialização dos portfólios 

Local: Museu das Culturas Indígenas 

Duração: 4h 

O encontro final ocorre no Museu das Culturas Indígenas (MCI), onde os gestores 

conhecem aspectos da arte indígena contemporânea. A visita contribui para desconstruir 

imagens romantizadas ou estereotipadas sobre os povos originários, destacando sua 

presença ativa e crítica na sociedade brasileira. 

Nesse momento, os participantes socializam trechos de seus portfólios, discutem 

aprendizagens e constroem coletivamente um conjunto de diretrizes para o acolhimento 

das crianças indígenas nas unidades. 

 

4.4 Instrumentos Formativos 

4.4.1 Portfólios reflexivos de gestão 

Os portfólios reflexivos constituem o principal instrumento formativo desta 

intervenção e atravessam todos os encontros formativos, presenciais e online. 

Fundamentados nas contribuições de Barbosa (2020), Souza (2022) e Bioto (2021), 

configuram-se como dispositivos de pesquisa-formação que possibilitam aos gestores 

registrarem percepções, dúvidas, deslocamentos e compromissos construídos ao longo do 



113 

 

 

percurso. 

Em cada encontro formativo, os gestores serão convidados a produzir registros no 

portfólio a partir das vivências territoriais, dos diálogos com lideranças indígenas, das 

análises de situações-problema e das discussões teóricas propostas. Conforme assinala 

Souza (2022, p. 119), “o portfólio torna visível o processo formativo e revela, no texto, o 

movimento interno do sujeito que aprende”. 

Ao longo da formação, os portfólios serão utilizados tanto como material de 

estudo individual quanto como subsídio para análises coletivas, favorecendo a reflexão 

crítica sobre as práticas de gestão escolar e a construção compartilhada de estratégias 

interculturais de acolhimento às crianças indígenas. 

 

4.4.2 Plataforma colaborativa (PADLET) 

Como desdobramento da análise dos portfólios reflexivos, será construída, de 

forma coletiva e colaborativa, uma plataforma digital (Padlet) destinada à sistematização 

dos conteúdos produzidos ao longo do processo formativo. A plataforma reunirá: 

• orientações de gestão e práticas de acolhimento às crianças indígenas; 

• glossário de termos da língua e da cultura Guarani Mbya; 

• materiais audiovisuais e textos de autoria indígena; 

• registros de experiências inspiradoras das unidades educacionais; 

• diretrizes construídas coletivamente durante a formação. 

A plataforma colaborativa constituir-se-á como um repositório formativo e 

pedagógico, com a finalidade de ampliar o alcance da pesquisa, favorecer a circulação 

dos saberes produzidos e subsidiar futuras ações formativas no território. 

 

4.5 Impactos Esperados 

Espera-se que a intervenção produza transformações significativas nas práticas de 

gestão escolar, tais como: o aprofundamento da compreensão sobre os modos de vida e 

os processos educativos do povo Guarani Mbya; o fortalecimento do diálogo entre as 

unidades escolares e as aldeias; a redução de práticas discriminatórias e etnocêntricas; a 

reconfiguração de rotinas, espaços e tempos escolares de modo a acolher as crianças 

indígenas; a ampliação da auto escuta dos gestores e da escuta das famílias; e a 

consolidação de uma cultura institucional comprometida com o respeito à diversidade e 

à pluralidade epistemológica. 

Nesse sentido, a proposta alinha-se à perspectiva da pesquisa-ação, que, segundo 



114 

 

 

Thiollent (1998, p. 12), busca “intervir de maneira consciente na realidade, criando 

processos colaborativos de transformação”. É esse movimento de reflexão crítica e ação 

coletiva que se espera que a intervenção promova no território pesquisado. 

 

 

 

Figura 13: Possibilidades reais de interculturalidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Foto do acervo próprio da pesquisadora. EMEI Pérola Ellis Byignton. 2016. 

Acolhimento dos familiares indígenas – Guarani Mbya. 



115 

 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS  

Os resultados deste estudo permitiram reconhecer que a produção acadêmica 

sobre educação indígena e educação escolar indígena, no período de 2015 a 2025, vem se 

fortalecendo, ainda que de forma desigual entre regiões, instituições e temáticas. O 

mapeamento das 22 dissertações e teses analisadas revelou um campo em expansão, que 

combina avanços significativos, permanências históricas e desafios persistentes. 

As quatro categorias emergentes — educação escolar indígena nas aldeias; 

educação indígena nas escolas regulares; formação de indígenas nas universidades; e 

legislações e políticas públicas — evidenciaram tanto a amplitude quanto a complexidade 

das discussões atuais. De modo geral, as pesquisas apontam para processos de afirmação 

identitária, revitalização linguística e protagonismo indígena na construção de projetos 

pedagógicos próprios, reafirmando a escola indígena como espaço de resistência, 

autonomia e produção de conhecimento situado. Ao mesmo tempo, problematizam os 

limites impostos por marcos legais que, apesar de representarem conquistas históricas, 

encontram obstáculos para sua efetiva implementação. 

A presença expressiva de estudos sobre os povos Guarani Mbya, Pataxó, Ticuna, 

Yanomami, Kaingang e outros revela a diversidade de contextos investigados, ao passo 

que evidencia lacunas importantes, especialmente no que se refere às realidades urbanas, 

à educação infantil indígena e à atuação de professores não indígenas em escolas 

localizadas em territórios originários. Persistem fragilidades estruturais, currículos 

eurocentrados, práticas pedagógicas assimilacionistas e insuficiência de formação 

específica para docentes, aspectos que reafirmam a urgência de políticas interculturais, 

bilíngues e decoloniais sustentadas no tempo. 

As análises também evidenciam que o diálogo entre escola indígena e 

universidade tem se ampliado, ainda que marcado por tensões relacionadas ao racismo 

institucional, ao epistemicídio e aos desafios de permanência estudantil no ensino 

superior. As iniciativas de formação intercultural e as ações afirmativas surgem, nesse 

cenário, como caminhos fundamentais para a construção de práticas educativas que 

reconheçam e valorizem epistemologias outras. 

Em síntese, esta pesquisa demonstra que, apesar das conquistas legais e dos 

avanços nas últimas décadas, a educação indígena permanece como campo de disputa e 

criação. A escola indígena e a presença indígena nas escolas regulares continuam 

tensionando a ordem colonial, produzindo práticas que desestabilizam modelos 

hegemônicos de ensino e reafirmam a ancestralidade como fundamento do aprender e do 



116 

 

 

viver coletivo. 

Os achados deste estudo reforçam a necessidade de políticas públicas mais 

robustas, de investimentos em formação docente específica, de pesquisas que 

contemplem contextos ainda pouco estudados e, sobretudo, de um compromisso ético 

com o direito dos povos indígenas de definirem suas próprias formas de educar suas 

crianças, jovens e adultos. Assim, as contribuições desta investigação se somam aos 

esforços de pesquisadores, educadores e comunidades que vêm construindo, com 

persistência e resistência, uma educação verdadeiramente intercultural, antirracista e 

decolonial. 

Ao acompanhar Mário de Andrade em O turista aprendiz, esta pesquisadora 

entendeu que pesquisar é, antes de tudo, caminhar com o coração atento. Ele atravessava 

o país recolhendo melodias, cheiros, gestos, mitos — como quem recolhe sementes que 

o vento insiste em espalhar. E percebi, neste trabalho, que eu também caminhava: por 

entre páginas, aldeias narradas nos documentos encontrados, vozes que atravessam o 

tempo. Segui, como Mário, a orientação mais antiga do mundo: antes de falar, escute. 

As 22 dissertações e teses que analisamos formaram uma espécie de aldeia de 

papel. Cada trabalho era uma fogueira acesa iluminando rostos e histórias. Ao me 

aproximar de cada chama, encontrei povos, línguas, lutas, sonhos. Encontrei também 

feridas: a falta de formação docente, a distância entre leis e vida, o silêncio imposto aos 

saberes que insistem em sobreviver. E, sobretudo, encontrei germinações — movimentos 

que florescem apesar da aridez. 

A presença indígena nas universidades se ergueu diante da investigadora como 

um rio que, finalmente, encontra seu curso. Estudantes indígenas — como os relatos de 

Momo, França, Lopes e Souza — deslocam a paisagem do ensino superior e fazem brotar 

epistemologias que antes eram mantidas à margem. Nas escolas indígenas, percebemos, 

pela escrita de Ferreira, Valle Neto e Matta, que o currículo não se escreve com giz, mas 

com vento, terra, fogo, ancestralidade. Nesses territórios, aprender é um gesto que 

envolve corpo, espírito e comunidade. 

E, enquanto líamos, uma pergunta silenciosa nos acompanhava: Até onde nossas 

narrativas acadêmicas conseguem realmente escutar? Talvez a resposta esteja no que 

Mário nos ensinou: o verdadeiro viajante é aquele que permite que a paisagem o 

transforme. 

Esta pesquisa, portanto, é a própria travessia de transformação de quem pesquisou. 

Uma travessia que lhe ensinou a desaprender certezas, a dobrar o corpo para ouvir melhor, 



117 

 

 

a honrar a complexidade dos mundos que coexistem no Brasil. As produções analisadas 

revelam que a educação indígena é mais do que um campo de estudo — é um território 

vivo que pulsa memória, política, espiritualidade e luta. 

Que este trabalho possa ser uma pequena oferenda. 

Um gesto de escuta. 

Uma fresta por onde novos ventos possam entrar. 

Que sigamos, como Mário, como os mestres indígenas, como tantos que 

caminham antes e depois de nós, na condição mais fértil que existe: aprendiz do mundo 

e das suas inúmeras formas de existir. 

 

Figura 14 – Onça de brincar e proteger. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Foto do acervo próprio da pesquisadora. Em 

narrativas cosmológicas, a onça aparece associada a 

processos de transformação, lembrando que a força deve 

estar em harmonia com o coletivo e com o Ñandereko (o 

modo de ser Guarani). 



118 

 

 

6 REFERÊNCIAS 
 

ALARCÃO, Isabel. Professores reflexivos em uma escola reflexiva. São Paulo: Cortez, 

2003. 

 

ANDRADE, Mário de. O turista aprendiz. São Paulo: Martins Fontes, 2015. 

 

AZANHA, Gilberto. Educação indígena: entre a tradição e a modernidade. São Paulo: 

USP, 2014. 

 

BANIWA, Gersem José dos Santos. Educação escolar indígena no Brasil: avanços, 

limites e novas perspectivas. Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 32, n. 1, 2006. p. 121-

136. 

 

BANIWA, Gersem José dos Santos. Educação escolar indígena: entre saberes e práticas. 

Brasília: MEC, 2019. 

 

BANIWA, Gersem José dos Santos. O índio brasileiro: o que você precisa saber sobre os 

povos indígenas no Brasil de hoje. Brasília: MEC, 2019. 

 

BARDIN, Laurence. Análise de conteúdo. São Paulo: Edições 70, 2011. 

 

BÁEZ LANDA, Mariano; HERBETTA, Alexandre Ferraz. Educação indígena e 

interculturalidade: um debate epistemológico e político. Revista Educação e Fronteiras, 

v. 7, n. 20, 2017. p. 45-62. 

 

BARBOSA, Liliane de Almeida. Formação continuada do coordenador pedagógico: o 

portfólio reflexivo como instrumento formativo. 2020. Dissertação (Mestrado) – 

Programa de Pós-Graduação em Gestão e Práticas Educacionais. Universidade Nove de 

Julho. São Paulo, SP.   

 

BARBOSA, Maria Carmem Silveira; DELGADO, Ana Cristina Coll (org.). Infâncias e 

culturas: diálogos necessários. Porto Alegre: Penso, 2015. 

 

BARROS, F. A. F. Os desequilíbrios regionais da produção técnico-científica. São Paulo 

em Perspectiva, v. 14, n. 3, 2000. Disponível em: SciELO. 

https://www.scielo.br/j/spp/a/5M93h4T63wkpBJCNCFxYM9x/?format=html&lang=pt 

Acesso em: 27 ago. 2025. 

 

BERGAMASCHI, Maria Aparecida. Educação escolar indígena: novos horizontes 

teóricos e metodológicos. Porto Alegre: Mediação, 2018. 

 

BIOTO, Patrícia Aparecida. Formação colaborativa de professores. São Paulo: Editora 

Dialética, 2021. 

 

BIOTO, Patrícia Aparecida. Pesquisa formação: conceitos e contextos. (versão apostilada 

não publicada). São Paulo, 2025. 

 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Brasília, DF: Senado 

Federal, 1988. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/spp/a/5M93h4T63wkpBJCNCFxYM9x/?format=html&lang=pt


119 

 

 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm  Acesso em: 27 ago. 

2025. 

 

BRASIL. Convenção 169 da OIT sobre povos indígenas e tribais. Brasília, 2004. 

Disponível em: < https://portal.antt.gov.br/conven%C3%A7cao-n-169-da-oit-povos-

indigenas-e-tribais. > Acesso em: 02 de junho de 2025. 

 

BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as Diretrizes e Bases da 

Educação Nacional. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 23 dez. 1996. Disponível em: 

<https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm>  Acesso em: 02 de junho de 

2025. 

 

BRASIL. Lei nº 11.645, de 10 de março de 2008. Altera a Lei nº 9.394/1996 para incluir 

no currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura 

Afro-Brasileira e Indígena”. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 11 mar. 2008. 

Disponível em: < https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-

2010/2008/lei/l11645.htm > Acesso em: 02 de junho de 2025. 

 

BRASIL. Referencial Curricular Nacional para as Escolas Indígenas. Brasília: 

MEC/SEF, 1998.  

 

BRASIL. Resolução CNE/CEB nº 5, de 22 de junho de 2012. Define as Diretrizes 

Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Indígena. Diário Oficial da União, 

Brasília, DF, 25 jun. 2012. Disponível em: < https://www.gov.br/mec/pt-

br/cne/resolucoes/resolucoes-ceb-2012.> Acesso em: 20 junho de 2025. 

 

CANDAU, Vera Maria. Educação intercultural indígena: avanços e desafios 

contemporâneos. São Paulo: Cortez, 2016. 

 

CANDAU, Vera Maria. Educação intercultural: perspectivas e desafios no contexto 

indígena. São Paulo: Cortez, 2012. 

 

CANDAU, Vera Maria (Org.). Educação intercultural: experiências e reflexões. 

Petrópolis: Vozes, 2019. p. 15-38. 

 

CANDAU, Vera Maria. Educação intercultural: mediações e tensões. In: CANDAU, 

Vera Maria (Org.). Educação escolar indígena: experiências e perspectivas. Petrópolis: 

Vozes, 2012. p. 11-28. 

 

CIMI – Conselho Indigenista Missionário. Relatório anual sobre a situação dos povos 

indígenas no Brasil. Brasília: CIMI, 1987. 

 

DAVIS, Cláudia L. F. et al. Formação continuada de professores: modalidades e 

práticas. São Paulo: FCC/DPE, 2012. 

 

COHN, Célia. Educação indígena: cultura e escola. São Paulo: Global, 2014. 

 

CUNHA JÚNIOR, José Lopes da. Educação escolar indígena em Pernambuco: 

interculturalidade, retomadas e sujeitos indígenas. Dissertação (Mestrado em Educação) 

- Universidade Federal Rural de Pernambuco e Fundação Joaquim Nabuco. Recife, PE. 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm
https://portal.antt.gov.br/conven%C3%A7cao-n-169-da-oit-povos-indigenas-e-tribais.
https://portal.antt.gov.br/conven%C3%A7cao-n-169-da-oit-povos-indigenas-e-tribais.
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm
https://www.gov.br/mec/pt-br/cne/resolucoes/resolucoes-ceb-2012.
https://www.gov.br/mec/pt-br/cne/resolucoes/resolucoes-ceb-2012.


120 

 

 

2016. 

 

CUNHA, Manuela Carneiro da. História dos índios no Brasil. São Paulo: Companhia das 

Letras, 1992. 

 

CUNHA, Ricardo de Mattos Martins. Ensino de histórias indígenas e histórias 

tradicionais indígenas: uma experiência de formação continuada na Educação Infantil a 

partir do curso “Entremundos”. Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade 

Federal de Santa Catarina, Centro de Ciências da Educação, Florianópolis, SC, 2024. 

 

DIAS, Edemilson. A contribuição da Escola Estadual Indígena Guilhermina da Silva 

para a comunidade Terena da Aldeia Aldeinha no município de Anastácio, Mato Grosso 

do Sul. Dissertação (Mestrado em Educação) - Universidade Católica Dom Bosco. 

Campo Grande, MS, 2023. 

 

FARIA, Ana Lúcia Goulart de; DEMARTINI, Zeila B.; PRADO, Patrícia Dias (org.). 

Por uma cultura da infância: metodologias de pesquisa com crianças. 3 ed. Campinas: 

Autores Associados, 2009. 

 

FERREIRA, Bruno. ŨN SI AG TŨ PẼ KI VẼNH KAJRÃNRÃN FÃ. O papel da escola 

Kaigang. Tese (Doutorado em Educação) – Programa. Universidade Federal do Rio 

Grande do Sul, Cidade, Estado, 2020. 

 

FERREIRA, José Adnilton Oliveira. A identidade étnica do povo indígena Palikur no 

currículo escolar na percepção dos professores no estado do Amapá. Tese (Doutorado 

em Educação) – Programa. Universidade de Brasília, Biblioteca Depositária: BCEUnB. 

Brasília, DF, 2022. 

 

FRANCA, Mauricio Serpa. A conquista de um novo território: indígenas advogados e 

advogadas - um olhar decolonial para os cursos de Direito. Dissertação (Mestrado em 

Educação) - Universidade Católica Dom Bosco, Campo Grande. 2021. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992. 

 

FREIRE, Paulo. Educação como prática da liberdade. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1967. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São 

Paulo: Paz e Terra, 1996. 

 

FREIRE, José Ribamar Bessa. Educação e povos indígenas no Brasil: conquistas e 

desafios. Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de Educação Continuada, 

Alfabetização e Diversidade, 2006. 

 

FREIRE, José Ribamar Bessa. A escola indígena como espaço de tradução intercultural. 

In: FERNANDES, R.; GONÇALVES, J. (orgs.). Educação escolar indígena: repensando 

práticas e saberes. Rio de Janeiro: UERJ, 2011. 

 

FREIRE, José Ribamar Bessa. A história dos índios no Brasil: uma leitura crítica. São 

Paulo: Ática, 2015. 

 



121 

 

 

GERSEM LUCAS, Luciano. Educação escolar indígena: diversidade, interculturalidade 

e colonialidade. Brasília: MEC, 2012. 

 

GOMES, A. Crescimento demográfico indígena: tendências e desafios. Revista Brasileira 

de Antropologia, v. 31, 1988. p. 45-60. 

 

GOMES, Veraildes Santos. Políticas públicas da educação escolar indígena: histórias e 

vivências dos Tupinambá de Olivença. Tese (Doutorado em História) – Programa. 

Universidade do Vale do Rio dos Sinos – UNISINOS. São Leopoldo, RS. 2022. 

 

GRANDO, Beleni Saléte; PASSOS, Luiz Augusto. O eu e o outro na escola: 

contribuições para incluir a história e a cultura dos povos indígenas. Cuiabá: EdUFMT, 

2010. 

 

GRUPIONI, Luís Donisete Benzi. Educação e povos indígenas: construindo uma nova 

história. Brasília: MEC, 2008. 

 

HEIMBACH, Nilva. Culturas indígenas, ensino de arte e a Lei 11.645/2008: 

possibilidades interculturais? Tese (Doutorado em Educação) - Universidade Católica 

Dom Bosco, Campo Grande, MS, 2019. 

 

IBGE – Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. Censo demográfico 2005: 

população indígena. Rio de Janeiro: IBGE, 2005. Disponível em: 

<https://biblioteca.ibge.gov.br/index.php/biblioteca-

catalogo?view=detalhes&id=228099 > Acesso em: 01 de agosto de 2025. 

 

JUNIOR, Wilson Marques Navarro. Políticas etnoeducacionais para os Sateré-Mawé nas 

aldeias do rio Mamuru - PA. Dissertação (Mestrado em Educação) – Programa. 

Universidade Federal do Rio Grande, Rio Grande, RS. 2023. 

 

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um xamã yanomami. 

São Paulo: Companhia das Letras, 2015. 

 

LOPES. Jessica de Oliveira. Contribuições da pedagogia histórico-crítica para pensar o 

papel da educação superior e a formação de indígenas. Dissertação (Mestrado em 

Educação) – Programa. Universidade Metodista de Piracicaba, Piracicaba, SP, 2019. 

 

LUCIANO, Gersem José dos Santos. Educação para manejo da vida: escola indígena e 

sustentabilidade. Rio Branco: Comissão Pró-Índio do Acre; Brasília: MEC, 2006 

 

LUCIANO, Gersem José dos Santos. Educação escolar indígena: do modelo 

assimilacionista à interculturalidade. São Paulo: Cortez, 2011. 

 

LUCIANO, Gersem José dos Santos.  Educação para manejo e domesticação do mundo: 

entre a escola ideal e a escola real. Rio de Janeiro: Contra Capa, 2011. 

 

MARÇAL, C. Direitos indígenas e movimentos sociais. Rio de Janeiro: Vozes, 1980. 

 

MARTINS, Aurineia Claudio. Formação continuada do professor não indígena que atua 

em escolas indígenas: uma revisão sistemática de teses e dissertações nos períodos de 

https://biblioteca.ibge.gov.br/index.php/biblioteca-catalogo?view=detalhes&id=228099
https://biblioteca.ibge.gov.br/index.php/biblioteca-catalogo?view=detalhes&id=228099


122 

 

 

2011-2021. Dissertação (Mestrado em Educação) – Programa de Pós-Graduação em 

Educação. Universidade Federal do Amazonas, Manaus – AM, 2024. 

 

MATTA, Amanda Aliende da. Escola Estadual Indígena Guarani Gwyra Pepo: conflitos 

e resistências da educação escolar indígena no Brasil. Dissertação (Mestrado em 

Educação) – Programa de Estudos Pós-Graduados em Educação: Currículo. Pontifícia 

Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2019. 

 

MELIÀ, Bartomeu. Educação indígena e alfabetização. In: Revista de Antropologia, São 

Paulo, v. 22, n. 2, 1979. p. 197-207. 

 

MELIÀ, Bartomeu. Educação indígena e alfabetização. 2 ed. São Paulo: Loyola, 1999. 

 

MELIÁ, Bartomeu. Educação indígena na América Latina. Petrópolis: Vozes, 2009. 

 

MENDES, Myriam Regina Zapaterra. A temática indígena nos projetos pedagógicos de 

cursos de Pedagogia melhor avaliados no Brasil na segunda década do século XXI. Tese 

(Doutorado em Educação) – Programa de Pós-Graduação em Educação. Pontifícia 

Universidade Católica de Campinas, Campinas, SP, 2023. 

 

MEDEIROS NETO, Carlos Gomes de. Saberes indígenas, cultura de movimento e 

interculturalidade: cenários na comunidade do Catu/RN. Dissertação (Mestrado). 

Mestrado em Educação. Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Natal, RN, 2019. 

 

MIGNOLO, Walter. A ideia de América Latina. São Paulo: UNESP, 2020. 

 

MOMO, Margarida Etsuko Endo. Os povos indígenas e sua produção acadêmica no 

âmbito do Programa de Ações Afirmativas da UFSCar. Dissertação (Mestrado em 

Educação) - Mestre em Gestão de Organizações e Sistemas Públicos. Universidade 

Federal de São Carlos. São Carlos, SP, 2019. 

 

MONTARDO, Deise Lucy Oliveira. Através do Mbaraka: música, dança e cosmologia 

Guarani. São Paulo: Edusp, 2009. 

 

MUNDURUKU, Daniel. O caráter educativo do movimento indígena brasileiro. São 

Paulo: Paulinas, 2012. 

 

MUNDURUKU, Daniel. A educação escolar indígena: desafios e perspectivas. São 

Paulo: Selo Negro, 2014. 

 

MUNDURUKU, Daniel. Os indígenas na cidade: reflexões e experiências. São Paulo: 

Global, 2019. 

 

NASCIMENTO, Marcelo Casaro. A escola na retomada Mãe Terra, Miranda/MS na 

percepção dos donos da terra. Tese (Doutorado em Educação) – Programa de Pós-

Graduação em Educação. Universidade Católica Dom Bosco, Campo Grande - MS, 2020. 

 

NÓVOA, António. Os professores e a sua formação. Lisboa: Dom Quixote, 1992. 

 

NÓVOA, António. O professor pesquisador e reflexivo. Entrevista à TVE Brasil, 2001. 



123 

 

 

 

OLIVEIRA, Samuel Rocha de. Processo educacional e cultural dos índios Ticuna: 

estudo do impacto sociopolítico causado pela tríplice fronteira - Brasil, Colômbia e Peru. 

Tese (Doutorado em Educação) – Programa de Pós-Graduação em Educação. 

Universidade Metodista de São Paulo, São Bernardo do Campo, SP, 2022. 

 

LEGIÃO URBANA. Índios. In: Legião Urbana. Dois. Rio de Janeiro: EMI-Odeon, 1986. 

1 disco sonoro (LP). 

 

PRADO, Patrícia Dias; PAULA, Bianca Bressan de. Poeticidade e estesia na Educação 

Infantil. Revista Em Aberto, Brasília, v. 34, 2021. p. 113-126. 

 

PEREIRA, Ândrey Alleoni. Saberes (matemáticos) no currículo e educação superior 

indígena: desafios e potências na criação de espaços de diálogos interculturais. 

Dissertação (Mestrado em Educação) – Programa de Pós-Graduação em Educação. 

Faculdade de Educação da Universidade Estadual de Campinas, Campinas - SP, 2025. 

 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 

LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. 

(Perspectivas latino-americanas). Buenos Aires: CLACSO, 2005. p. 107-130. 

 

QUIJANO, Aníbal. A colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. Revista 

Brasileira de Ciências Sociais, v. 1, n. 1, 2007. p. 117–126. 

 

RAMOS, Geovani de Mattos. A política estudantil para os graduandos indígenas da UFG 

no período de 2022-2023. Monografia (Bacharel em Serviço Social) - Universidade 

Federal de Goiás (UFG). Goiânia, GO, 2024. 

 

RIBEIRO, D. O povo brasileiro. São Paulo: Companhia das Letras, 1995.  

 

RICARDO, F. Dinâmica populacional dos povos indígenas. Revista Brasileira de 

Sociologia. v. 22, 1996. p. 88–102. 

 

RODRIGUES, A. Dicionário de línguas indígenas brasileiras. São Paulo: Loyola, 1986. 

 

RUFINO, Angela Maria dos Santos. A identidade indígena, o letramento e as tecnologias 

hipertextuais no Referencial Curricular Nacional para a Educação Indígena (RCNEI). 

2022. 149f. Tese (Doutorado em Educação) - Faculdade de Educação, Universidade do 

Estado do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, RJ, 2022. 

 

SÃO PAULO (SP). Avaliação diagnóstica dos impactos das ações educativas dos 

CEII/CECI: relatório final / Secretaria Municipal de Educação de São Paulo: 

Coordenadoria Pedagógica. – São Paulo: SME/COPED: 2016. 

 

SÃO PAULO (SP). Currículo da Cidade: Ensino Fundamental–Educação Étnico-Racial. 

São Paulo: SME/DOT, 2019. 

 

SÃO PAULO (SP). Secretaria Municipal de Educação. Currículo da Cidade: Povos 

Indígenas – Orientações Pedagógicas. São Paulo: SME/COPED, 2019. 

 



124 

 

 

SÃO PAULO (SP). Secretaria Municipal de Educação. Currículo da Cidade: Educação 

Infantil. São Paulo: SME/COPED, 2019. 

 

SANTOS, Boaventura de Sousa. A crítica da razão indolente: contra o desperdício da 

experiência. 4 ed. São Paulo: Cortez, 2007. 

 

SANTOS, Boaventura de Sousa.  Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, 2019. 

 

SANTOS, G. R. P. Epidemiologia e mortalidade indígena no Brasil. São Paulo: Hucitec, 

2007. 

 

SANTOS, Milton. A natureza do espaço. São Paulo: EDUSP, 2001. 

 

SANTOS, Milton. Por uma outra globalização: do pensamento único à consciência 

universal. Rio de Janeiro: Record, 2000. 

 

SANTOS, R. Políticas públicas e direitos indígenas: o impacto da Constituição de 1988. 

Brasília: Ministério da Educação, 1995. 

 

SCHUBERT, Arlete Maria Pinheiro. Lutas territoriais indígenas: memórias, culturas e 

educações do povo tupiniquim. Tese (Doutorado em Educação) – Programa de Pós-

Graduação em Educação. Universidade Federal do Espírito Santo, Vitória, ES, 2021. 

 

SILVA, Aracy Lopes da. Antropologia da educação: povos indígenas e escola. São 

Paulo: Global, 2001. 

 

SILVA, Júlio Pedroso da. O diálogo entre saberes tradicionais e saberes escolares: um 

estudo sobre os desafios para a valorização da cultura do povo Kanhgág de Nonoai/RS. 

Dissertação (Mestrado em Educação) – Programa de Pós-Graduação em Educação. 

Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, RS, 2021. 

 

SILVA, L. Educação intercultural indígena e práticas pedagógicas diferenciadas. 

Educação & Sociedade, v. 33, n. 120, 2012. p. 45–62. 

 

SILVA, Leila Tavares. Apolítica de escolarização indígena no estado do Acre. 

Dissertação (Mestrado em Educação) – Programa de Pós-Graduação em Educação. 

Universidade Federal do Acre, Rio Branco – AC, 2023. 

 

SILVA, Maria Conceição da. Kyringue Ivotyty, um sonho de João, o Vera Mirim. Nova 

Iguaçu, RJ. Dissertação (Mestrado em Educação) – Programa de Pós-Graduação em 

Educação. Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro (UFRRJ-PPGEDuc). Nova 

Iguaçu, RJ, 2016. 

 

SOUZA, Denise Pereira Pedro. Pesquisa-formação em uma escola da rede municipal de 

Santo André: o uso dos portfólios reflexivos na formação de professores. 2022. 

Dissertação (Mestrado) – Programa de Pós-Graduação em Gestão e Práticas 

Educacionais. Universidade Nove de Julho, São Paulo, SP. 2022 

 

SOUZA, Valdenir de. Formação de professores Guarani e Kaiowá práticas pedagógicas 

interculturais do curso normal médio intercultural indígena Ará Verá na perspectiva da 



125 

 

 

V turma 2015. Dissertação (Mestrado em Educação) – Programa de Pós-Graduação em 

Educação. Universidade Católica Dom Bosco. Campo Grande, MS, 2019. 

 

TARDIF, Maurice. Saberes docentes e formação profissional. Petrópolis: Vozes, 2014. 

 

TARDIF, Maurice; LESSARD, Claude. O trabalho docente: elementos para uma teoria 

da docência como profissão de interações humanas. Petrópolis: Vozes, 2008. 

 

THIOLLENT, Michel. Metodologia da pesquisa-ação. 18 ed. São Paulo: Cortez, 1998. 

 

VALIANTE, Débora da Silva Melo. Portfólios reflexivos na formação centrada na 

escola. 2016. Dissertação (Mestrado) – Programa de Pós-Graduação em Gestão e Práticas 

Educacionais. Universidade Nove de Julho. São Paulo, SP, 2016. 

 

VALLE NETO, Jaspe. Currículo da escola e cultura do povo Mura. Tese (Doutorado em 

Educação) – Programa de Pós-Graduação em Educação. Universidade Federal do 

Amazonas, Manaus- AM, 2020. 

 

WAPICHANA, Cristino. Caminhos da interculturalidade. São Paulo: SM Educação, 

2018.  


